
1 
 

 

Peter Berne 

 

 

 

 

 

Der Weg ins Leben 
 

 

 

 

 

Die Frau ohne Schatten 

 

 

 

und die Gedankenwelt 

Hugo von Hofmannsthals 

 

 

 

 

 



2 
 

 

 

 

Erster Teil: 

Die Gedankenwelt Hofmannsthals 

 

 

Zweiter Teil: 

Die Werke 

 

 

Dritter Teil: 

Die Frau ohne schatten 

 

 

 

Literaturverzeichnis 

Anmerkungen 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ich schlief und träumte, das Leben sei Freude.  

Ich erwachte und sah, das Leben war Pflicht.  

Ich handelte, und siehe, die Pflicht war Freude. 

(Rabindranath Tagore) 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Erster Teil: 

Die Gedankenwelt Hofmannsthals 
 

1. Das Kunstwerk als Quelle der Erkenntnis 

Die Vorstellung, dass ein Kunstwerk nicht nur dazu da ist, höhere ästhetische Befriedigung zu 

vermitteln, sondern dass es auch eine Quelle tiefer Erkenntnis sein kann, ist vielen Menschen 

heute fremd. Denn der moderne Mensch hat gelernt, seine Erkenntnisse vorwiegend aus den 

Wissenschaften, die mit gesicherten Tatsachen arbeitet, zu gewinnen, oder, wenn es sich um 

Geistiges handelt, aus der Philosophie, deren logische Schlussfolgerungen von jedem 

nachvollzogen werden können. Sind Kunstwerke dagegen nicht ein Erzeugnis der Phantasie? 

Und kann die Phantasie Wissen vermitteln?  

Solche Zweifel mögen für Kunstwerke niedrigerer Ordnung ihre Berechtigung haben. Doch 

wahrhaft große Kunst – wozu man die Kunstwerke, welche die Jahrhunderte überdauert haben 

und zum festen Bestand der Menschheitskultur geworden sind, rechnen muss – entspringt 

einer intuitiven Erfassung der Wirklichkeit, die tiefer geht als die wissenschaftliche 

Untersuchung oder das logische Denken. Denn die Wirklichkeit ist weder auf das sinnlich 

Wahrnehmbare, noch auf das logisch Fassbare beschränkt; vielmehr ist sie vieldimensional 

und paradox, und ihre letzten Fragen – wie die nach dem Ursprung des Seins oder dem Sinn 

des Lebens – lassen sich durch begriffliches Denken nicht ergründen. Nur eine intuitive Schau 

kann sie in ihrer Ganzheit erfassen; und diese Schau ist der Ursprung großer Kunst. Das ist der 

Sinn jenes Satzes, den Hans Sachs in Wagners Meistersingern ausspricht: „All‘Dichtkunst und 

Poeterei ist nichts, als Wahrttraumdeuterei“. Und deshalb konnte Beethoven ausrufen: „Musik 

ist höhere Offenbarung als alle Philosophie“. Dieselbe Überzeugung liegt auch Goethes 

Ausspruch zugrunde: 

„Ich werde selbst fast des Glaubens, daß es der Dichtkunst vielleicht allein gelingen 

könnte, solche Geheimnisse gewissermaßen auszudrücken, die in Prosa gewöhnlich 

absurd erscheinen, weil sie sich nur in Widersprüchen ausdrücken lassen, welche dem 

Menschenverstand nicht einwollen.“1 

Die Kunst als Mittel zur Erlangung des Wissens zu verleugnen, würde also eine Einschränkung 

der menschlichen Erkenntnismöglichkeiten bedeuten und in der Folge zu einer Verarmung des 

Lebens führen. 

 Nun wird es Menschen mit einem gewissen Bildungshintergrund nicht schwerfallen, die 

geistige Bedeutung von großen Dichtungen, wie sie etwa in den griechischen Tragödien, den 

Dramen Shakespeares, Dantes Divina commedia oder Goethes Faust vorliegen, anzuerkennen. 

Doch dass Weltweisheit auch in Opern zu finden sein könnte, wird ihnen kaum in den Sinn 



5 
 

kommen. Denn die Oper scheint mehr als jede andere Kunstform dem bloßen Vergnügen zu 

dienen; und auch wenn sie manchmal die Ebene der bloßen Unterhaltung verlässt und – wie 

z.B. in den Opern Verdis – sich bis zu der Höhe großer Menschendarstellung erhebt, ist sie 

noch weit davon entfernt, tiefere philosophische oder religiöse Fragen zu berühren, oder gar 

auf diese Antworten anzubieten. Doch die Oper – die ja ihre Geburt dem Bestreben einiger 

Künstler und Gelehrten der italienischen Renaissance verdankt, welche die griechische 

Tragödie wieder zum Leben erwecken wollten – birgt eine unendliche Vielfalt an Möglichkeiten 

in sich; und zweimal in ihrer Geschichte ist es ihr vergönnt gewesen, sich auf die höchste 

geistige Höhe zu erheben und Kunstwerke hervorzubringen, die sich an Gedankentiefe nicht 

nur mit den größten Werken der Dichtung messen können, sondern sogar in Bereiche 

eindringen, die auch dem größten Dichter versagt bleiben müssen – durch die Musik. Der erste 

Glücksfall dieser Art war das Zusammentreffen von musikalischer Genialität, dramatischem 

Instinkt, dichterischem Vermögen und visionärer Erkenntnis in der Person Richard Wagners; 

der zweite aber das Zusammentreffen des musikalischen Genies Richard Strauss mit dem 

begnadeten Dichter Hugo von Hofmannsthal. Wagner war sich der Sonderstellung seiner 

Werke bewusst und lehnte die Bezeichnung „Oper“ für seine reifen Dramen ab, die er sogar 

am liebsten nur als Festspiel aufgeführt sehen wollte. Strauss und Hofmannsthal dagegen 

hatten nichts gegen die traditionelle Einordnung, und ihre gemeinsamen Werke – Elektra, Der 

Rosenkavalier, Ariadne auf Naxos, Die Frau ohne Schatten, Arabella und Die Ägyptische Helena 

– gehören mit Ausnahme der letzteren zum gängigen Repertoire der größeren Opernbühnen 

weltweit. Trotzdem bergen diese „Opern“ einen tiefen geistigen Gehalt und einen Reichtum 

an Welt- und Lebenserkenntnis in sich, die sie ohne weiteres dazu berechtigt, mit den Werken 

Wagners auf eine Stufe gestellt zu werden. Dieser geistige Reichtum, die den gewöhnlichen 

Theaterbesuchern kaum bewusst ist, ist vor allem Hofmannsthal zu verdanken, der einer der 

begnadetsten und tiefsinnigen Dichter des deutschen Sprachraums war, und dessen 

Bedeutung bis heute noch nicht voll gewürdigt worden ist.  

Die Gedankenwelt von Hofmannsthals Operndichtungen zu erforschen, ist ein geistiges 

Abenteuer, das umso wichtiger ist, als es dabei nicht um abstrakte Gedanken geht, welche die 

intellektuelle Neugier befriedigen sollen, sondern um lebendige Ideen, die nicht nur tiefe Welt- 

und Menschenkenntnis vermitteln, sondern existentielle Bedeutung für jeden Menschen 

haben können, der, wie es Albert Schweitzer ausdrückt, „in ein geistiges Verhältnis zum Sein“ 

kommen will. Tatsächlich sind Hofmannsthals Gedanken, bei aller Höhe ihres Ideengehaltes, 

nie lebensfern, sondern berühren alle großen Probleme des irdischen Daseins, mit denen auch 

wir als Menschen zu kämpfen haben. Und bei aller zeitlosen Allgemeingültigkeit haben sie 

auch fast immer einen konkreten Bezug zu der Gegenwart, in der der Dichter selbst lebte. Und 

diese Gegenwart – die durch die ungeheure Zeitenwende, die sich um den I. Weltkrieg herum 

ereignete, geprägt wurde, mit Zusammenbruch, darauffolgendem Chaos und der Aussicht in 

eine völlig ungewisse Zukunft – weist solche Parallelen zu unserer eigenen Zeit auf, dass uns 

Hofmannsthals Auseinandersetzung mit ihr durchaus als Vorbild für die Bewältigung unserer 

eigenen Zeitprobleme gelten kann. Deshalb haben seine Werke, wenn man sich die Mühe 



6 
 

macht, in ihren Ideengehalt tiefer einzudringen, gerade für uns höchste Bedeutung – nicht nur 

als Menschen, sondern auch als Menschen der Gegenwart.   

Das geistige Universum Hofmannsthals, das praktisch das gesamte damals bekannte 

Weltkultur umspannte, war von einer ungeheuren Weite, die es fast unmöglich macht, es in 

seiner Totalität auch nur annähernd zusammenfassend darzustellen. Dennoch gibt es einige 

wenige Hauptgedanken, die sich in verschiedenen Variationen durch sein ganzes Leben und 

Werk ziehen, und wie Marksteine inmitten der unübersehbaren Fülle dastehen. Und gerade 

diese Hauptgedanken sind es, die er in seinen Operndichtungen zur Darstellung brachte. Eine 

Auseinandersetzung mit diesen Dichtungen führt uns also mitten ins Zentrum seines Denkens 

und macht uns mit den fruchtbarsten Ideen bekannt, die er der Menschheit durch seine Werke 

geschenkt hat. Unter den Opern ragt aber Die Frau ohne Schatten als die größte und 

tiefsinnigste hervor. Tatsächlich war der Stoff, auf dem er beruht, für Hofmannsthal von so 

großer Bedeutung, dass er daraus auch eine lange Märchenerzählung mit dem gleichen Titel 

schuf, die er ebenfalls zu seinen wichtigsten Werken zählte. Nirgends werden die 

Kerngedanken des Dichters so deutlich und in solcher Intensität zum Ausdruck gebracht wie in 

dieser Oper und der parallel zu ihr entstandenen Erzählung. 

Wenn wir also Die Frau ohne Schatten zum Mittelpunkt der nun folgenden Betrachtungen 

machen, geschieht dies nicht nur, um ein großartiges Kunstwerk darzustellen, sondern auch, 

um die Gedankenwelt Hofmannstahls, die ihm zugrunde liegt, zugänglich zu machen. Deshalb 

werden wir zuerst ein allgemeines Bild von dem Denken des Dichters entwerfen und zeigen, 

wie dieses in seinen anderen Operntexten zum Ausdruck kommt, und erst danach unsere 

Aufmerksamkeit auf das Hauptwerk richten. Auf diese Weise wird es hoffentlich auch möglich 

sein, die fruchtbaren Ideen, welche seinen Opern zugrunde liegen, auch Menschen, die diese 

nicht kennen, nahezubringen.    

2. Unendliche Vielfalt 

Wenn es einen Begriff gibt, der – neben der geistigen Tiefe und der immer präsenten 

ästhetischen Schönheit – Hofmannsthals Schaffen charakterisiert, ist es die Vielfalt. Von vielen 

wurde dies als ein Mangel empfunden; so verweigerte das Nobel-Komitee ihm den Nobelpreis 

mit dem Hinweis auf „seine vielseitige und etwas unruhige Dichterphysiognomie“.2 Diese 

außergewöhnliche Vielseitigkeit war aber nur der Ausdruck einer außergewöhnlich vielfältigen 

und vielschichtigen Persönlichkeit, die eben diese Vielfalt brauchte, um sich in ihrem ganzen 

Reichtum auszudrücken.3  

Diese inhaltliche Vielfalt bedingte auch eine Vielfalt der äußeren Formen, wie man sie kaum 

bei einem anderen Dichter finden wird. Tatsächlich ließ der Reichtum seines Geistes eine 

solche Fülle entstehen, dass ihm der gesamte Formenschatz der Weltliteratur als Gefäß kaum 

genügte. So spannt sich der Bogen der von ihm verwendeten Formen von der antiken Tragödie 

und dem altorientalischen Märchen bis hin zur modernen Tanzpantomime und sogar bis zum 

Film. Schon im Jünglingsalter schuf er Gedichte, die mit ihrer sprachlichen Schönheit 

einzigartig innerhalb der deutschsprachigen Literatur dastehen, und die von einer solchen 



7 
 

frühreifen Vollendung sind, dass Hermann Bahr sich zu dem Ausruf bewogen fühlte, er könne 

Hofmannsthal nicht verzeihen, „daß er nicht mit 20 Jahren starb; er wäre dann die schönste 

Gestalt der Weltliteratur.“4 Sein unvollendeter Roman Andreas wird von vielen trotz seines 

fragmentarischen Charakters für eines der bedeutendsten Werke deutscher Prosa gehalten; 

und als Essayist behandelte Hofmannsthal nicht nur reingeistige und ästhetische Fragen, 

sondern griff auch mit seinen Aufsätzen zu politischen und kulturpolitischen Themen 

unmittelbar in das Zeitgeschehen ein.  

Zu allen Zeiten verfasste Hofmannsthal Theaterstücke. In seiner Jugend waren es kleine 

Einakter, die nicht nur von der gleichen sprachlichen Schönheit wie die Gedichte waren, 

sondern auch die Gedanken vorwegnahmen, die den geistigen Gehalt seiner späteren Werke 

bilden sollten; dar berühmteste unter ihnen ist Der Tor und der Tod. Von seinem Bestreben, 

den Geist der Antike unserer Zeit zugänglich zu machen, zeugen seine Dramen Elektra und 

Ödipus und die Sphinx. Dreimal griff er auf die mittelalterlichen Mysterienspiele zurück: zuerst 

im Kleinen Welttheater, später dann in den beiden reifen Hauptwerken Jedermann und Das 

Salzburger Große Welttheater, die sich in ihrer, Himmel und Erde umspannenden Weite 

durchaus mit Goethes Faust vergleichen lassen. Von seinen Lustspielen hat sich vor allem Der 

Schwierige einen Platz im Repertoire des modernen Theaters erobert und kann in jeder 

Hinsicht als vollendetes Theaterstück gelten. Und mit dem Turm, dessen Ausarbeitung das 

zentrale Anliegen seiner letzten Jahre war, und in dem er sich mit der Zukunft der Menschheit 

nach der Katastrophe des I. Weltkriegs auseinandersetzte, hat er ein Meisterwerk von 

unergründlicher Gedankentiefe geschaffen, das bis in unsere Zeit hinein den Menschen Stoff 

zum Nachdenken liefert – und ihnen auch als Wegweiser durch die Krisen, die sie selbst zu 

bestehen haben, dienen kann.  

Als wichtiger Teil dieses so vielfältigen Schaffens sind auch die Operndichtungen entstanden, 

die entweder von Strauss nachträglich vertont – wie im Falle der Elektra – oder ausdrücklich 

zu diesem Zweck von Hofmannsthal verfasst wurden. Obwohl sie nachher zu den populärsten 

Schöpfungen des Dichters wurden – vielen Menschen ist er mittlerweile nur als Verfasser des 

Rosenkavaliers  bekannt – wurden sie von einigen seiner Freunde und Dichterkollegen als 

Abfall von der Höhe reinen Dichtertums und als Anpassung an den Geschmack des großen 

Publikums mit Geringschätzung betrachtet. Damit tut man ihnen jedoch Unrecht; denn hinter 

der Fassade des Bühnenwirksamen verbirgt sich die gleiche Gedankenwelt, die in den anderen 

Dichtungen zu finden ist – hier aber durch die Mitwirkung der Musik vertieft und durch die 

populäre Form der Oper einem größeren Kreis zugänglich gemacht. 

3. Hofmannsthals Persönlichkeit und Geistesart 

Hofmannsthals Persönlichkeit und Geistesart zu charakterisieren, fällt ungemein schwer – 

eben wegen ihrer Vielfaltigkeit. Schon seine Herkunft scheint Widersprüchlichkeit 

auszudrücken: Der Großvater väterlicherseits war konvertierter Jude, dessen Frau war eine 

Mailänder Aristokratin, und die Mutter stammte aus dem österreichischen Bürgertum. Vor 

dieser Mischung standen seine Zeitgenossen oft ratlos gegenüber, und heute ist es beinahe 



8 
 

erheiternd zu sehen, wie viele Menschen ihn damals – obwohl er nur „Vierteljude“ war und 

sich keineswegs zum „Judentum“ rechnete“– ihn gerade wegen des jüdischen Anteils seines 

„Blutes“ entweder verherrlichten oder verdammten.5 Wie alle Künstler besaß er einen 

„schwierigen“ Charakter, und es fällt seinen Kritikern leicht, einzelne Züge des 

„Allzumenschlichen“ herauszugreifen und moralisch zu verurteilen, ohne zu bedenken, dass 

diese Züge die Kehrseite jener hochnervösen Übersensibilität waren, die ihn zum Dichter 

machte. Tatsächlich war Hofmannsthal von geradezu krankhafter Empfindlichkeit; es scheint, 

dass die Hülle, die seine Persönlichkeit umgab, dünner und durchlässiger war als bei anderen 

Menschen, was ihn nicht nur für äußere Eindrücke außerordentlich empfänglich machte, 

sondern ihm auch die Fähigkeit verlieh, sich in andere bis zur Identifikation einzufühlen. Diese 

Überempfindlichkeit scheint er von seiner Mutter geerbt zu haben, die nervenkrank war. 

Darauf nimmt er Bezug, wenn er seinem Vater schreibt:  

„wie seltsam ähnlich ich mit der guten Mama bin: dazu gehört diese unnatürlich 

gesteigerte Fähigkeit, in anderen zu leben (die freilich gerade den Dichter ausmacht)“.6 

Diese Durchlässigkeit stellte für Hofmannsthal manchmal eine schwere Belastung dar – 

„allzuviele allzunah berührte Menschen haben mein Inneres tief verwirrt, fast zerrüttet“, 

klagte er einmal7 – doch sie wirkte sich positiv auf seine Empfänglichkeit für geistige Eindrücke 

aus. Es gab kaum eine geistig-künstlerische Erscheinung, die nicht sein Interesse und seine 

Teilnahme erweckte. Schon als Kind sprach er fließend Englisch, und durch seine italienische 

Großmutter war ihm die italienische Sprache vertraut. Er promovierte in Romanistik und 

erlebte feinfühlig alles, was die neuere französische Literatur seiner Zeit hervorbrachte. Die 

Antike war ihm genauso vertraut wie die deutsche Klassik und Romantik; er schrieb Essays 

sowohl über altorientalische Poesie, als auch über die Schriften Buddhas. Schließlich war er 

selbst in seiner Jugend ein Hauptvertreter der „Wiener Moderne“ und stand nicht nur in 

freundschaftlicher Verbindung mit deren bedeutendsten Dichtern, sondern ließ sich auch 

beeinflussen von zeitgenössischen philosophischen und wissenschaftlichen Persönlichkeiten 

wie Ernst Mach und Siegmund Freud. So entstand eine Universalität, die man ohne weiteres 

als einzigartig bezeichnen kann; und all dies fand natürlich seinen Niederschlag in seinen 

Werken.  

Hinzu kam eine ebenso beispiellose Frühreife. Schon mit 16 Jahren veröffentlichte er unter 

dem Pseudonym „Loris“ – denn Schüler durften damals nicht publizieren – Gedichte, deren 

sprachliche Vollkommenheit und reife Gedankentiefe den Eindruck erweckten, als ob sie von 

einem erfahrenen älteren Dichter stammten. Berühmt ist die Erzählung Hermann Bahrs über 

seine erste Begegnung mit Hofmannsthal im Literatencafé Griensteidl: Bahr kannte die 

Veröffentlichungen des „Loris“ und war darauf gefasst einen lebenserfahrenen Mann von 40 

bis 50 Jahren zu sehen – und wurde dann zu seinem Erstaunen mit einem Gymnasiasten 

konfrontiert, der seinen Vater um die Erlaubnis bitten musste, ausgehen zu dürfen. Über 

diesen Gymnasiasten schrieb Schnitzler, der ihn kurz davor kennengelernt hatte, in seinem 

Tagebuch: 



9 
 

„Bedeutendes Talent, ein 17-jähriger Junge, Loris (v. Hofmannsthal). Wissen, Klarheit 

und, wie es scheint, auch echte Künstlerschaft, es ist unerhört in dem Alter.“8 

Dass Hofmannsthal als so junger Mensch nicht nur einen großen Reichtum an geistigen 

Erkenntnissen besaß – die er letztendlich auch durch Lektüre hätte erwerben können – 

sondern auch an echter Lebensweisheit, lässt sich nur dadurch erklären, dass er nicht nur eine 

durchlässige Hülle nach außen, sondern auch nach innen hatte – dass er also eine Verbindung 

zu Seelentiefen hatte, die den Menschen für gewöhnlich verschlossen sind, und in denen er 

alles, was er auf dem Weg der Sinne später erleben sollte, bereits präformiert in sich trug. 

Handelt es sich hier um das „kollektive Unbewusste“ C. G. Jungs? Oder ist Hofmannsthal der 

lebende Beweis für die Behauptung Platons, dass alles Erleben ein Sich-Erinnern sei? Ähnlich 

fragt Claudio in Der Tor und der Tod: 

  „Warum bemächtigt sich des Kindersinns 

So hohe Ahnung von den Lebensdingen, 

Daß dann die Dinge, wenn sie wirklich sind, 

Nur schale Schauer des Erinnerns begingen?“  

Spätere Aussagen des Dichters lassen jedenfalls erkennen, dass sein Geist zu Regionen Zugang 

hatte, die, wie er selbst sagt, der ratio unerreichbar sind, und „in die kein geschriebenes und 

gesprochenes Wort hinabdringt“ – Regionen, wo der „dunkle Wurzelgrund des Lebens“ liegt, 

und „wo das Individuum aufhört Individuum zu sein“ und uns eine „Ahnung der 

Unsterblichkeit“ anweht.9 Hofmannsthals geistiges Universum reichte also weit über das 

hinaus, was uns die bloßen Sinneswahrnehmungen an Erlebnissen und Erkenntnissen 

zutragen, und berührt Sphären, die man ohne weiteres als „mystisch“ bezeichnen kann. 10    

Das ist jedoch nur eine Seite seiner vielfältigen Persönlichkeit, die durch weit 

auseinandergespannte Gegensätze gekennzeichnet ist.  Denn neben dem geistigen Tiefblick 

und dem Drang, die Geheimnisse des Daseins zu ergründen, war Hofmannsthal, vor allem als 

Erwachsener, durchaus dem Leben in seiner sinnlichen Fülle zugeneigt. Er verheiratete sich mit 

27 Jahren, hatte zwei Söhne und eine Tochter; und die Briefe, die er an seine Braut schrieb, 

zeugen davon, dass er auch der Erotik einen nicht unbedeutenden Platz in seinem Leben 

einräumte. Ja, sogar in seiner Sexualität schimmert die Vielfalt hindurch, die ein 

Charakteristikum seiner ganzen Persönlichkeit war; denn obwohl er die körperliche 

Homosexualität entschieden ablehnte, ist die homoerotische Färbung vieler seiner 

Männerfreundschaften nicht zu übersehen.11 Und obwohl er großen Wert auf gute bürgerliche 

Umgangsformen legte – sein Freund Rudolf Alexander Schröder berichtet, dass man in 

Hofmannsthals Haus in Rodaun ohne Frack nicht zum Abendessen erscheinen durfte12 – 

verschloss er sich keineswegs den oberflächlichen Vergnügungen des Lebens und ließ sich 

sogar dazu herab, mit seinem Freund Heymel, dem Gründer des Insel-Verlags, Pariser und 

Münchner Nachtklubs und sogar Pferderennen zu besuchen.13  

Hofmannsthals Leben – er wurde 1874 geboren und starb im Jahre 1929 – lässt sich, seiner 

inneren Grundeinstellung nach, in zwei Epochen teilen, deren Trennpunkt ungefähr seine mit 



10 
 

27 Jahren erfolgte Heirat bildet. Die erste Lebensperiode war vor allem durch eine starke 

Verinnerlichung gekennzeichnet. Hofmannsthal wuchs nicht in Reichtum, jedoch in 

bürgerlicher Wohlhabenheit auf. Er war ein behütetes Einzelkind, das stark von den Eltern 

abhing, und seine häusliche Umgebung war, wie in den meisten ähnlichen Wiener Familien 

jener Zeit, durch auserlesene Schönheit geprägt. Es ist dasselbe Ambiente, in dem die meisten 

seiner Jugenddramen spielen, so z.B. Der Tor und der Tod: 

„An den Pfeilern Glaskasten mit Altertümern. An der Wand rechts eine gotische, dunkle, 

geschnitzte Truhe; darüber altertümliche Musikinstrumente. Ein fast schwarz 

gedunkeltes Bild eines italienischen Meisters.“ 

Dieses abgeschlossene Leben in einer künstlichen Welt entsprach durchaus der literarischen 

Tendenz der Zeit; denn die „Wiener Moderne“ huldigte einem elitären Ästhetizismus, der sich 

mit seiner Devise „l’art pour l’art“ an wenige Auserlesene wandte und die sozialen Probleme 

der Zeit beinahe gänzlich außer Acht ließ. Es war im Prinzip eine grenzenlose Egozentrizität, 

die sich einerseits als dandyhafte Lebensführung ohne moralisches Verantwortungsgefühl 

äußerte, andererseits als eine dauernde Beschäftigung mit der eigenen Seele, die man in 

quälender Selbstbetrachtung ununterbrochen sezierte. Wie es Hofmannsthal in einem seiner 

Jugendaufsätze treffend zusammenfasste:  

„Man hat manchmal die Empfindung, als hätten uns unsere Väter [… ] als hätten sie 

uns, den Spätgeborenen, nur zwei Dinge hinterlassen: hübsche Möbel und überfeine 

Nerven.“14 

Doch im Gegensatz zu den meisten seiner Dichterkollegen war Hofmannsthal von Anfang an 

bewusst, dass dies ein ungesunder Zustand war, der überwunden werden musste. Seine 

frühen Werke, die auf den ersten Anblick diesen Zustand zu verherrlichen scheinen, stellen in 

Wirklichkeit das Leiden an ihm dar – und suchen nach einem Ausweg.15 Das Gesuchte sollte er 

dann in der zweiten Lebenshälfte tatsächlich finden; denn da gelang es dem Dichter, aus der 

künstlichen Scheinwelt auszubrechen und den Weg ins wirkliche Leben und zu den Menschen 

zu finden. Dazu war allerdings eine tiefgreifende Krise nötig. Hofmannsthal selbst beschreibt 

das so: 

„Es war mein 28er Geburtstag, und ich glaube die beängstigende nun seit fast zwei 

Jahren – mit gewissen trügerischen Unterbrechungen – anhaltende Erstarrung meiner 

produktiven Kräfte auch so auffassen zu sollen, als den mühsamen Übergang von der 

Produktion des Jünglingsalters zu der männlichen; als einen tiefen, nach außen nur 

durch Schmerz und Dumpfheit fühlbaren Prozess der inneren Umwandlung.“16 

Aus einem elitären jugendlichen Ästheten wurde durch diese Umwandlung ein „männlicher“ 

Ethiker – der sich im Bewusstsein seiner Verantwortung nicht nur für seine nächste Umgebung, 

sondern für die Zukunft der Menschheit überhaupt nunmehr mit all seinen Kräften dem 

Wirken in der Welt widmete. Unmittelbare Wirkung entfaltete er durch die unzähligen Reden 

und Aufsätze, in denen er zu aktuellen Fragen Stellung nahm; seinen Entschluss, sich dem 

öffentlichen Wirken zu widmen, bekundete er aber auch durch eine Hinwendung zum Theater 



11 
 

als dem öffentlichsten aller Kunstformen. Denn während er sich mit seinen frühen Dramen 

eher an einen kleinen, sich für feine Poesie begeisternden Kreis von Lesern gewandt hatte, 

gelang es ihm in der zweiten Lebenshälfte, bühnengerechte Stücke für das wirkliche Theater 

zu schreiben – Stücke, die auch das breitere Publikum anzusprechen imstande waren. Und zu 

diesen gehören außer der Tragödie Elektra auch die Opern, die er in Zusammenarbeit mit 

Richard Strauss schuf. 

4. „Präexistenz“ und „Schicksal“ 

Der Weg ins Leben 

Die grundlegende Weltsicht 

Bevor wir uns den einzelnen Ideen, die Hofmannsthals Gedankenwelt bildeten, zuwenden, 

wollen wir und kurz mit dem beschäftigen, was man seine „Weltsicht“ nennen könnte. Denn 

alle Betrachtungen über das menschliche Leben spielen sich im Rahmen einer bestimmten 

Grundauffassung über das Wesen der Wirklichkeit ab, in der bestimmte Vorstellungen über 

„Gott und Welt“, d.h. über den Ursprung und Wesen des Seins, dem Denken einen Rahmen 

und eine feste Grundlage geben. Hofmannsthal war, was seine Religion anbelangte, ein 

Katholik, der es offensichtlich der Kirche überließ, die großen Fragen nach Gott und dem 

Jenseits zu beantworten. Dennoch geht aus vielen seiner Äußerungen hervor, dass er von der 

Existenz einer übergeordneten Instanz überzeugt war, der der Mensch in seinem irdischen 

Leben moralisch verantwortlich ist. Am deutlichsten tritt diese Überzeugung von einer 

höheren, unser Leben umfassenden und tragenden Wirklichkeit wohl im Salzburger Großen 

Welttheater hervor, wo er einen „Meister“ auftreten lässt, der den Menschen die Rollen 

zuteilt, die sie im Leben zu spielen haben – und der sie dann nach dem Ende des Spieles, je 

nachdem ob sie das ihnen Zugeteilte richtig aufgeführt haben oder nicht, richtet: 

  Ihr Menschen, zu des Lebens Spiel erwacht, 

Nehmt eurer Tritte jeglichen in acht. 

Ihr wandelt von der Wiege Ruh 

Auf eures Sarges Frieden zu. 

Der Meister vom erhabnen Thron 

Sieht hin und wägt euch Straf und Lohn. 

Dass Hofmannsthal solche Bilder nicht nur aus Gründen der Theaterwirksamkeit entwarf, 

sondern tatsächlich in irgendeiner Form an eine solche Macht glaubte, können wir 

verschiedenen Bemerkung entnehmen, in denen er seine tiefsten Ahnungen über jene höhere 

Dimension des Seins andeutete. Unzählige Male beruft er sich auf „Gott“ – wobei er das Wort 

im Goethe’schen Sinn als eine Chiffre für das schlechthin Unbeschreibliche verwendet.17 So 

sprach er einmal von dem inspirierten dichterischen Schaffen als von den „Augenblicken, in 

denen man Gott erkennt“;18 und an anderer Stelle steht der bekenntnishafte Spruch: „Ohne 

Glauben an die Ewigkeit ist kein wahrhaftes Leben möglich.“19 Aufschlussreich ist auch seine 

Aussage über die „Deutschen“, die im Gegensatz zu den rational geprägten Franzosen, die 



12 
 

„alles hier ausfechten zu müssen“ glauben, „der Schritt durch die Wand ins Drübere gegeben“ 

sei.20  

Diese höhere, in dem „Drüberen“ beheimatete Macht bezeichnete Hofmannsthal, insofern sie 

in die Menschenwelt hineinwirkt, oft mit dem Wort „Schicksal“. Denn er war offensichtlich 

davon überzeugt, dass es unserem Leben eine höhere Führung gibt, die in entscheidenden 

Augenblicken unsere Handlungen bestimmt. Diese Macht ist jedoch nicht nur als ein von 

außen Wirkendes zu denken, sondern befindet sich auch im Inneren des Menschen. Denn nach 

Hofmannsthal besitzt die menschliche Seele eine Region, „wo das Individuum aufhört 

Individuum zu sein“ und eine „Ahnung der Unzerstörbarkeit“ auftaucht,21 weshalb er auch von 

der „geheimen, außerpersönlichen Tiefe, die man im Innersten trägt“ spricht - einer Tiefe, in 

der „das Nicht-mehr-ich oder die Welt zu finden“ sei.22  

Als innere Führung wird diese Schicksalsmacht von Hofmannsthal auch „höhere 

Notwendigkeit“ genannt. Diese im Unbewussten tätige Macht ist es, die jene Menschen 

zusammenführt, die wesensgemäß zusammengehören, auch wenn dies gegen ihre bewusste 

Absicht geschieht – wie es Hans Karl, der Protagonist des Dramas Der Schwierige, beschreibt: 

„Daß alles schon längst irgendwo fertig dasteht und nur auf einmal erst sichtbar wird 

[… ] Es gibt einen Zufall, der macht scheinbar alles mit uns, wie er will – aber mitten in 

dem Hierhin- und Dorthingeworfenwerden und der Stumpfheit und Todesangst, da 

spüren wir und wissen es auch, es gibt halt auch eine Notwendigkeit, die wählt uns von 

Augenblick zu Augenblick, die geht ganz leise, ganz dicht am Herzen vorbei und doch so 

schneidend scharf wie ein Schwert.“  

In Spekulationen über das Wesen „Gottes“ oder des „Schicksals“ lässt sich Hofmannsthal nicht 

ein, denn er ist weder Philosoph noch Theologe, sondern Künstler. Deshalb darf man von ihm 

keine genaueren Erklärungen darüber erwarten. Doch gerade dadurch, dass er seine 

Intuitionen und Ahnungen nur durch Andeutungen und Bilder zum Ausdruck bringt – und zum 

Ausdruck bringen kann – ist es ihm möglich, das Unaussprechliche auszusprechen und so auch 

uns zugänglich zu machen.   

Der Mensch ist jedoch nicht nur von inneren Schicksalsmächten abhängig, sondern steht auch 

im übergeordneten Zusammenhang des Lebens selbst, das für Hofmannstahl trotz seiner 

unendlichen Vielfalt eine große Einheit bildet, in der jedes Einzelne seinen Platz hat und mit 

allem anderen in fortwährender Wechselwirkung steht. Im Frau ohne Schatten-Märchen bringt 

er dies durch ein wunderbares Bild zum Ausdruck: das Bild eines Teppichs, „in dem die Sicheln 

des Mondes, die Gestirne, die Ranken und Blumen, die Menschen und Tiere ineinander 

übergingen [… ] alles hielt einander umschlungen, eines war ins andere verrankt“. Kein Ding 

existiert für sich allein, alles ist mit allem verbunden, ja, jedes Wesen trägt in sich die Fähigkeit, 

sich in ein anderes zu verwandeln. 

Doch der Mensch ist weder ein blinder Spielball des Schicksals, noch wird er durch seine 

Verflechtung in den großen Zusammenhang des Lebens zu irgendetwas gezwungen; denn er 

besitzt eine unantastbare innere Freiheit, die er vorübergehend missachten kann, die ihn 



13 
 

jedoch als Möglichkeit nie verlässt. So sagte Hofmannsthal einmal über das Salzburger Große 

Welttheater, es gehe darin um „die Verherrlichung jenes Hohen in uns, der inneren Freiheit“.23  

Und  in einem Brief an Strauss, in dem er über die Titelfigur seines Joseph-Balletts spricht, ist 

die Rede von einer „reinsten Region“ des Gehirns, „wo Aufschwung, reine, klare Gletscherluft, 

Höhe, unbedingte scharfe geistige Freiheit zu finden ist.“24 

Aus den beiden Überzeugungen von dieser inneren Freiheit des Menschen und der 

wesenhaften Einheit alles Seins ergibt sich von selbst jene Forderung, die man als die 

Grundlage von Hofmannsthals Ethik ansehen kann: die Forderung, das eigene Leben in den 

Dienst anderen Lebens bzw. des Lebens als Ganzheit zu stellen. Denn das Leben ist für ihn ein 

Geschenk, das man auf unerklärliche Weise von den höheren Mächten erhalten hat. Für dieses 

Geschenk soll der Mensch aber eine Gegenleistung erbringen: Er soll die Schale des Egoismus, 

in dem seine Seele zu verhärten droht, durchbrechen und sich in der Hingabe an andere mit 

dem großen Zusammenhang des Lebens verbinden. In der Sprache des Dichters heißt das: er 

soll dem Schicksal sein „Geschick abkaufen.“25 

Dass diese Teilhabe an der großen Einheit des Lebens die wahre Bestimmung des Menschen 

ist, steht für Hofmannsthal außer Frage. Doch die geforderte Hingabe an das Leben bringt 

zwangsläufig auch Probleme mit sich. Denn sobald sich ein einzelner Mensch mit dem Leben 

verbinden will, wird der Gegensatz zwischen „Ich“ und „Welt“, zwischen Individuum und 

Gemeinschaft zum Problem. Wie kann sich eine ausgeprägte Persönlichkeit den Eindrücken 

und Begebnissen des Lebens völlig hingeben, ohne sich darin zu verlieren? Oder anders 

ausgedrückt: Wenn alles Leben Bewegung und Verwandlung ist, das Individuum sich jedoch 

durch Beharren in der eigenen Substanz konstituiert, wie kann sich ein Individuum mit dem 

Leben verbinden, ohne sich selbst untreu zu werden? Hofmannsthal hat diese Problematik mit 

großer Klarheit in einem Brief an Richard Strauss, in dem es um die tiefere geistige Bedeutung 

der Ariadne-Handlung geht, beschrieben: 

„Es handelt sich um ein simples und ungeheures Lebensproblem: das der Treue. An dem 

Verlorenen festhalten, ewig beharren, bis an den Tod – oder aber leben, weiterleben, 

hinwegkommen, sich verwandeln, die Einheit der Seele preisgeben, und dennoch in der 

Verwandlung sich bewahren, ein Mensch bleiben, nicht zum gedächtnislosen Tier 

herabsinken.“26 

Die Frage, wie man solche entgegengesetzten Prinzipien zu einer Synthese verbinden könnte, 

hat Hofmannsthal unaufhörlich beschäftigt. Und tatsächlich lassen sich alle seine 

Hauptgedanken um drei Gegensatzpaare gruppieren, die man wie folgt bezeichnen könnte: 

- Tradition – Fortschritt 

- Bewahren – Verwandlung  

- Individuum – Gemeinschaft 

Aus dem Nachdenken über diese Gegensätze, sowie die Frage, wie man sie miteinander in 

Einklang bringen könnte, kristallisieren sich aber zwei Kernbegriffe heraus, die die Quintessenz 



14 
 

seiner Lebensweisheit beinhalten. Hofmannsthal umschreibt sie mit den Wörtern 

„Präexistenz“ und „Schicksal“ – hier nicht als eine lenkende Macht aufgefasst, sondern als eine 

Aufgabe, die dem Menschen schicksalhaft zukommnt. Und wenn die große Frage lautet: Wie 

kann der Mensch aus der „Präexistenz“ herauskommen und in die „Existenz“ eintreten? – so 

heißt die Antwort, die Hofmannsthal darauf gibt: Indem er sein Schicksal erkennt und 

annimmt. 

Der Begriff der „Präexistenz“ 

Hofmannsthal war der Überzeugung, dass viele Menschen, die äußerlich erwachsen zu sein 

scheinen, dies in ihrem Inneren jedoch keineswegs tatsächlich sind. Denn Erwachsen-Sein 

bedeutet Selbständigkeit und Eigenverantwortlichkeit – bedeutet, das Leben mit all seinen 

Problemen und Fragwürdigkeiten anzunehmen und sich damit bewusst auseinanderzusetzen. 

Nur wer dies tut, steht voll im Leben; und nur dann kann man von „Existenz“ sprechen. Viele 

Menschen haben jedoch diese Eigenständigkeit nicht erreicht; sie befinden sich immer noch 

entweder im Zustand des Kindes, das, bildhaft gesprochen, noch an der Mutterbrust hängt und 

die Auseinandersetzung mit dem Leben den Eltern überlässt – oder sie haben sich in einer 

kleinen, begrenzten Welt eingeschlossen, in die nichts Unangenehmes eindringen kann, und 

geben sich der Illusion hin, dass dies das Leben sei, während sie in Wirklichkeit dem Leben nur 

von außen zuschauen. Diese kleine Welt kann entweder das eigene „Ich“ sein – oder eine 

künstliche Welt des Luxus, der Schönheit und des Genusses. Den Zustand eines Menschen, der 

in dieser vom eigentlichen Leben abgeschirmten Welt lebt, nannte Hofmannsthal die 

„Präexistenz“. Es ist zwar eine Existenz – jedoch keine wirkliche, volle, sondern nur eine 

Vorstufe dazu. Und bei aller Annehmlichkeit, die sie bietet, ist sie ein unhaltbarer Zustand. 

Denn sie widerspricht der eigentlichen Bestimmung des Menschen, der darin besteht, Teil des 

großen Teppichs zu sein. Und früher oder später wird der in der Präexistenz verbliebene 

Mensch feststellen müssen, dass er gar nicht gelebt habe.  

Wie wir oben gesehen haben, war dieses Sich-Zurückziehen in das eigene „Ich“ oder die eigene 

kleine Scheinwelt ein spezielles Problem der Wiener Moderne, die Gefahr lief, sich in einem 

elitären, leeren Ästhetizismus zu verlieren. Wie Hofmannsthal einmal in seiner Jugend, als er 

mit dieser Bewegung eng verbunden war, feststellte: 

„Heute scheinen zwei Dinge modern zu sein: die Analyse des Lebens und die Flucht aus 

dem Leben. Gering ist die Freude an Handlung, am Zusammenspiel der äußeren und 

inneren Lebensmächte [… ] Man treibt Anatomie des eigenen Seelenlebens, oder man 

träumt…“27 

Dieses Leben in einem „Gewächshaus“, wie es der Kritiker Alfred Kerr verächtlich nannte, ist 

zwar ungesund und kann auf die Dauer keinen Bestand haben, da seine unbegrenzte Fortdauer 

gegen die Natur wäre; doch auf der anderen Seite weist der Zustand der Präexistenz große 

Vorzüge auf. Vor allem ist das kindliche Bewusstsein, das sie kennzeichnet, noch nicht so durch 

den Verstand eingegrenzt wie beim Erwachsenen, sondern der Intuition gegenüber noch 

offen. Und wie das Kleinkind noch nicht zwischen „Ich“ und „Welt“ unterscheidet, besitzt der 



15 
 

Mensch in der Präexistenz noch ein Bewusstsein von der Einheit alles Lebenden. Die Grenzen 

sind noch fließend; man ist man selbst, könnte jedoch auch ein anderer sein oder werden. Und 

gerade diese Fähigkeit, sich in das innere Wesen anderer hineinzufühlen, ist es, was den 

Dichter ausmacht. 

Über die Präexistenz hat sich Hofmannsthal vor allem in jenen stichwortartigen 

Aufzeichnungen geäußert, die den Titel Ad me ipsum tragen, und in denen er versucht, sich 

selbst gegenüber Rechenschaft über sein Dichten zu geben. Dort lesen wir unter anderem: 

Praeexistenz, glorreicher aber gefährlicher Zustand. Ihre Qualitäten: frühe Weisheit 

[… ] Geistige Souveränität: sieht die Welt von oben.“28 

Dagegen aber: 

„Bedrohung dieses Zustandes durch ein etwas von außen her: Eros / Welt / die Welt als 

Dunkles Drohendes Verschlungenes empfunden [… ] Das Leben als Verwirrendes“…29 

Der Schritt aus der Reinheit und Geborgenheit der Präexistenz in die volle Existenz ist also nicht 

einfach. Denn zum einen ist das Leben voll von Unreinheit, Niedrigkeit und Hässlichkeit und 

wird deshalb als etwas „Dunkles Drohendes Verschlungenes“ empfunden. Dies musste der 

junge Hofmannsthal selbst erfahren, als er, der bis dahin in der behüteten Umhegung der 

wohlhabenden Familie und in der elitären Atmosphäre seiner Dichterfreunde gelebt hatte, 

durch seinen Militärdienst mit dem „wirklichen“ Leben konfrontiert wurde, wie es sich in 

einem von ärmlichsten Ostjuden bewohnten galizischen Dorf abspielte: 

„Das Zimmer ist zu ebener Erde. Vor dem Fenster ist der Schweinestall; vor der Tür in 

dem Hausflur den ganzen Tag Fisch und Gemüsemarkt [… ] Abends bin ich immer den 

einzigen Weg auf und ab gegangen, wo kein tiefer Koth war: nämlich ein langes Brett 

zwischen dem Haus des Elias Rizer und des Chaim Dicker.“30 

Die Berührung mit dieser Welt wirkte extrem verstörend auf den sensiblen Dichter. „Alles hat 

mir eine so entsetzliche Angst gemacht“, erzählte er später, eine Angst, „daß ich angefangen 

hab im Zimmer und im Hof herumzugehen und mich dagegen zu wehren wie gegen etwas 

erstickendes, was man im Hals stecken hat.“ Trotzdem sagte ihm sein Verantwortungsgefühl, 

dass er in dieses „wirkliche“ Leben hinaus müsse, um seine eigentliche Lebensaufgabe zu 

erfüllen.  

Doch die Angst vor den Niederungen des gemeinen Lebens ist nicht die einzige, die das 

Individuum, das sich mit der „Welt“ verbinden will, zu überwinden hat. Genauso groß ist die 

Angst vor dem Selbstverlust – eine Angst, die desto größer ist, je feiner und reichhaltiger die 

Persönlichkeit ist, die sich hingeben will. Dies war im besonderen Ausmaß das Problem 

Hofmannsthals, der sogar noch in seinen reifen Jahren einer Freundin gegenüber bekannte:  

Ich muß das Einzige in mir erhalten, durch das ich in einem höheren Sinn lebe und es ist 

so beständig bedroht, so namenlos bedroht von einem Muß des schweren bitteren 

Lebens, immer und immer.“31 



16 
 

Doch es ist auch das Problem eines jeden Menschen, der sich aus dem Tierischen erhoben hat 

und zum Bewusstsein seiner geistigen Identität gelangt ist. 

Die Frage lautet also: Wie kann ich als geistig höherentwickeltes Individuum die beiden Pole 

„Ich“ und „Welt“, Treue zum eigenen Wesen und Hingabe an andere zu einer Synthese 

vereinigen? Die Antwort, die Hofmannsthal auf diese Frage gefunden hat, ist höchst originell. 

In Ad me ipsum formulierte er sie so: 

Das Suche nach dem Bleibenden Entscheidenden: dies unter dem Begriff Schicksal [… ] 

Fällt das Wesen aus jener Sphäre der Totalität (Praeexistenz) heraus so ist es in Gefahr 

sich zu verlieren zu verirren, es sucht das Ihm Gehörige, Entscheidende“…32 

Das „Schicksal“ 

Der Gedanke, den Hofmannstahl hier andeutet, ist, dass das, was die Identität eines Menschen 

ausmacht – also sein „Selbst“ – nicht nur in seinem Inneren zu finden ist, sondern auch in der 

Außenwelt: als Aufgabe, die ihm schicksalhaft als „höhere Notwendigkeit“ bestimmt ist. Nicht 

jeder Mensch hat ein solches „Schicksal“. Wer noch nicht zur Selbständigkeit erwacht ist und 

sich willenlos durch seine Umgebung bestimmen und führen lässt, hat keines; und da er auch 

keine ausgeprägte Persönlichkeit hat, die sich durch die Berührung mit der Welt verloren 

gehen könnte, kann er sich bedenkenlos ins Leben werfen, ohne Angst zu haben, sich selbst 

dadurch untreu zu werden. Für die echte Persönlichkeit dagegen gilt es, die schicksalhafte 

Aufgabe zu erkennen, durch die er das eigene Leben in den Dienst anderer oder der Ganzheit 

des Lebens stellen kann. Und wenn er sich ganz dieser Aufgabe, die eben genauso zu seinem 

Selbst gehört wie seine innerste Seele, hingibt, verliert er sich nicht, sondern im Gegenteil: Er 

findet sich – und kann sich dadurch erst als ein Ganzes verwirklichen. 

Die Antinomie zwischen freiem Willen und schicksalhafter Vorherbestimmung, die seit jeher 

den Philosophen als unlösbares Problem erschienen ist, wird also dadurch aufgehoben, dass 

man das Schicksal nicht als eine durch äußere Kausalität bestimmte fremde Einwirkung 

auffasst, die das Individuum gegen seinen Willen hin- und herwirft, sondern vielmehr als 

etwas, was dem Menschen selbst innewohnt – als eigener Wille, ja als sein eigentlicher tiefster 

Wille. Es ist das, was er sozusagen von sich aus wollen muss, sobald er zu echter innerer 

Freiheit erwacht ist. Hofmannsthal legte großen Wert auf diesen Gedanken. In den 

„Aufzeichnungen zu Reden in Skandinavien“, die er 1916 zu Papier brachte, äußerte er sich 

ausführlich dazu, teils in vielsagenden fragmentarischen Andeutungen wie: „Suchen eines 

Gesetzes oder einer Bahn über dem Persönlichen“, oder: „Sich eins wissen mit Gottes Gesetz. 

Überwindung des Kausalreiches“33 – teils in genaueren Ausführungen: 

„Gesetzlichkeit, ja Heiligkeit sind keine absoluten, von einem überweltlichen Gott ein für 

allemal aufgestellten Forderungen an das übernatürliche Ich, sondern es sind die 

Formen, in denen der Mensch seine eigene naturgemäße Idee auswirken muß [… ] Jeder 

Charakter schafft sich nicht sein Schicksal, er ist bereits sein eigenes Schicksal durch sein 

So-sein.“34 



17 
 

„Wer keinem anderen Gesetz gehorchen muß als dem Gesetz seiner eigenen Person, ist 

frei. Der Wille ist der Persönlichkeit tiefster Grund, ist nicht dumpfer gestaltloser Trieb, 

sondern der eigentliche Beginn der übertierischen geistigen Tat [… ] Darum hat der 

höhere Mensch das Kausalreich niedergerungen, sein Leben ist beherrscht durch das 

Schicksalsgesetz seiner persönlichen Sendung, die er verwirklichen soll.“35 

Nur der Mensch, der dies nicht erkannt hat, empfindet das Schicksal als äußeren Zwang. 

Derjenige dagegen, der diesen zweiten Teil seines „Selbst“ in der Außenwelt gefunden hat und 

bereit ist, sich mit ihm zu vereinigen, wird selbst zum Vollstrecker seines Schicksals. Und da 

dieses nichts anderes als sein eigener tiefster Wille ist, so kann er sich mit dem Leben 

verbinden, ohne seine Eigenart preiszugeben, kann sich hingeben, ohne sich zu verlieren.  

Dieses Schicksal, das den Menschen aus der Präexistenz ins Leben führt, kann ein anderer 

Mensch sein; in diesem Falle gilt es, im eigenen Inneren die „höhere Notwendigkeit“ zu fühlen, 

die diesen einen Menschen aus der Menge der Zufallsbekannten heraushebt und zum 

Gegenstand echter Liebe machen kann.36 Hofmannsthal weist aber in Ad me ipsum auch auf 

drei andere Möglichkeiten, sich auf diese Weise mit dem Leben zu verbinden: das Kind, die Tat 

und das Werk.37 Diese nannte er den „Weg zum Sozialen als Weg zum höheren Selbst“.38   

Das Kind ist der natürliche Weg, der jedem Menschen offensteht. Wer Vater oder Mutter eines 

Kindes wird, lebt das eigene Leben nicht mehr für sich, sondern widmet sich mit allen Kräften 

dem Schutz und der Förderung des jungen Lebens, das ihm oder ihr anvertraut worden ist, 

und findet darin die höchste Erfüllung des eigenen Daseins.   

Die Tat ist der Weg des Menschen, der eine schicksalhafte Aufgabe für einen größeren Kreis zu 

erfüllen berufen ist. Zwar muss er viele persönliche Opfer bringen, um dieser Aufgabe gerecht 

zu werden; doch diese Opfer bedeuten für ihn kein Selbstverlust, da er in der Verwirklichung 

der ihm schicksalhaft zugemessenen Tat erst seine Fähigkeiten voll zur Entfaltung bringen kann 

und dadurch erst volle Selbstverwirklichung erlangt. So wurde z.B. Bismarck erst zu Bismarck, 

indem er das Deutsche Reich gründete; Reichsgründung und Person fließen zu einer 

untrennbaren Einheit zusammen und bilden so seine Identität. Und Albert Schweitzer wurde 

erst zu Albert Schweitzer, als er sein Spital im Urwald von Lambarene gründete. Dies konnte 

nur unter größten Opfern geschehen; doch seine Wesenssubstanz wurde dadurch nicht 

vermindert, sondern konnte sich dadurch erst in ihrer ganzen Fülle entfalten. 

Das Werk ist schließlich der Weg des Künstlers. Mit ganz wenigen Ausnahmen war das Leben 

der großen Künstler durch große persönliche Opfer und großes Leid gekennzeichnet. Man 

denke nur an Michelangelo, der jahrelang auf dem Rücken liegend die Decke der Sixtinischen 

Kapelle ausmalte und dabei seine Gesundheit ruinierte – aber auch an die Armut und die 

erniedrigende Behandlung, die viele begnadete Künstler ertragen mussten, um sich ihrer Kunst 

widmen zu können. Doch diese Opfer waren die Bedingung dafür, dass sie ihre Werke schaffen 

konnten; und indem sie diese schufen, fanden sie zu sich selbst. Beim Künstler ist die 

Entsprechung von Innen und Außen, von Seele und Schicksal, die erst zusammen die Ganzheit 

der Individualität ausmachen, besonders deutlich. Und dass die wirklich großen Künstler dem 



18 
 

Ruf ihres Schicksals folgten, und nicht wegen des damit verbundenen Leides auf die Reinheit 

ihrer Kunst verzichteten – das macht eben die Größe ihrer Persönlichkeit aus.      

Zusammenfassend sagt Hofmannsthal: 

Zielgedanke: Das höhere Leben muß die Steigerung des Selbst sein, empfangen durch 

das Drauf-kommen aufs Richtige, aufs Eigentliche [… ] es muß sich einstellen als richtige 

Schicksalserfüllung“…39 

„Das Geheimnis der Verwandlung“ 

Mit der Antinomie Individuum-Gemeinschaft, die ihre Lösung im Begriff des zum „Selbst“ 

gehörenden Schicksals erfährt, hängt eine andere eng zusammen: die zwischen Beharren und 

Sich-Verwandeln. Leben ist Bewegung – so der Gedanke – und Bewegung ist Verwandlung; nur 

wer bereit ist, sich zu verwandeln, kann leben. Beharren bedeutet dagegen Stillstand; und 

absoluter Stillstand ist Tod. Dennoch ist die „Treue“ – wie Hofmannsthal in Ad me ipsum 

feststellt, einen Satz aus seinem Jugenddrama Der Tor und der Tod zitierend – „der Halt von 

allem Leben“.40 Die Frage, wie sich der zur Persönlichkeit erwachte Mensch mit dem Leben 

verbinden kann, ohne sich selbst zu verlieren, ist also eng verknüpft mit der Frage nach dem 

Verhältnis von Bewahren – hier als Treue zu sich selbst – und Verwandlung – hier als Teilhabe 

an der Bewegung des Lebens aufgefasst. 

In einem anderen für seine Gedankenwelt hochwichtigen Schrift, dem „Brief“ über Ariadne, 

hat Hofmannsthal dieses Problem mit großer Deutlichkeit beschrieben: 

„Verwandlung ist Leben des Lebens, ist das eigentliche Mysterium der schöpfenden 

Natur; Beharren ist Erstarren und Tod. Wer leben will, der muß über sich selber 

hinwegkommen, muß sich verwandeln: er muß vergessen. Und dennoch ist ans 

Beharren, ans Nichtvergessen, an die Treue alle menschliche Würde geknüpft. Dies ist 

einer von den abgrundtiefen Widersprüchen, über denen das Dasein aufgebaut ist, wie 

der delphische Tempel über seinem bodenlosen Erdspalt.“41 

Tatsächlich bestehen in der Präexistenz, in der die Persönlichkeit des Menschen noch nicht 

feste Form gewonnen hat, und er deshalb seiner Umgebung gegenüber durchlässiger ist als 

der Erwachsene, zwei Gefahren. Die eine ist die Gefahr des Zerfließens; die andere aber die 

des Sich-Verhärtens. Denn paradoxerweise kann gerade die Wonne des fließenden Seins und 

der Geborgenheit in der großen Einheit, die der Mensch im Zustand der Präexistenz erlebt, 

dazu führen, dass er, sich dem egoistischen Trieb nach Leidfreiheit überlassend, sich darin 

verfestigt. In Hofmannsthals Worten: 

„Die unmeßbaren Tiefen der eigenen Natur, das Band von uns zu einem Unnennbaren, 

Ewigdauernden hin, das unseren Kinderzeiten, ja den Zeiten des Ungeborenen in uns 

nahe war, können sich von innen her zu einer bleibenden, peinlichen Starrnis 

verschließen.“42 



19 
 

Die Weigerung, aus der Präexistenz herauszutreten, muss letztendlich zum Stillstand führen; 

und Stillstand ist ein absoluter Tod. Verwandlung ist also notwendig. Doch auch Verwandlung 

führt zum Tod – aber zu einem Tod, der nicht absolut ist, sondern die Bedingung neuen Lebens. 

Denn ein neuer Zustand kann nur dann entstehen, wenn der alte gleichsam abstirbt. 

Verwandlung bedeutet also immer einen Durchgang durch den Tod: Das Alte muss vergehen, 

um Platz für Neues zu machen. Und jedes Sterben ist schmerzlich. Beim Übertritt aus der 

Präexistenz ins Leben kommt noch die Angst hinzu, sich selbst in den Wirrnissen der Welt zu 

verlieren. Nicht nur das Bestreben, Leid zu vermeiden, stemmt sich also gegen diese 

Verwandlung, sondern auch das Gebot der Treue zu sich selbst. 

Dieses Problem löst sich jedoch von selbst auf, sobald man erkennt, dass Verwandlung nicht 

unbedingt Verwandlung in etwas Anderes, Fremdes bedeuten muss. Man kann sich auch 

gleichsam in sein höheres Selbst verwandeln, indem man Altes, Abgelebtes abstreift und 

dadurch Neues, das in einem schlummert, freilegt und zur Entfaltung bringt. Es ist wie mit dem 

Schicksal: Verbindet man sich im Leben mit etwas, das, um mit Goethe zu reden, „euch nicht 

angehört“, dann verliert man sich; ist das „Andere“ jedoch zugleich ein Teil des eigenen 

„Selbst“, so findet man sich. Und so auch hier: Bedeutet Veränderung ständige Anpassung an 

die zufälligen und veränderlichen Forderungen der Welt, dann läuft man Gefahr, sich selbst zu 

verlieren. Doch bedeutet sie Verwandlung in immer höhere Formen der eigenen Individualität, 

dann führt sie zu Selbst-Verwirklichung im höchsten Sinne des Wortes. Es ist die alte, von 

Goethe in seinem Gedicht „Selige Sehnsucht“ dargestellte Prinzip des „Stirb und werde!“. Nur 

wer bereit ist, durch den Tod zu gehen, findet das wahre Leben. Verwandlung und das 

Beharren in sich selbst sind keine Antinomien mehr, sondern bedingen sich gegenseitig.  

Die Überwindung der „Moderne“ 

Wenn man nun dieses ganze Gedankengebäude mit den Anschauungen, die heute in der 

breiten Masse der Menschen vorherrschen, vergleicht, kann man nicht umhin festzustellen, 

dass es dem, was man gewohnt ist, die „Moderne“ zu nennen, in beinahe allen Punkten völlig 

entgegengesetzt ist. Dies beginnt schon mit der grundlegenden Weltsicht. Heute gründen die 

meisten Menschen – soweit sie überhaupt tiefere Betrachtungen über die Welt und das Leben 

anstellen – ihr Denken immer noch auf dem im 19. Jahrhundert entstandenen Positivismus, 

der keine andere Wirklichkeit anerkennt als das mit den Sinnen Wahrnehmbare und in letzter 

Konsequenz sogar im Leben selbst nichts anderes als einen chemisch-physikalischen Prozess 

sehen will. Da in dieser Sicht kein Platz für einen höheren Zusammenhang ist, der das einzelne 

menschliche Leben trägt und ihm die Richtung weist, und auch das Vorhandensein einer 

höheren metaphysischen Instanz, dem der Mensch moralisch verantwortlich ist, geleugnet 

wird, wird der einzelne Mensch selbst mit seinem Verstand und seinem Eigenwillen 

verabsolutiert und ihm das Recht zugebilligt, alles zu tun, was er „will“, und was ihm nützlich 

ist oder Vergnügen macht. Das Ergebnis ist eine Verherrlichung des Egoismus als oberstes 

Lebensprinzip, was wiederum zu einer Atomisierung der Gesellschaft führt, die keinen 

organischen Zusammenhang mehr aufweist und dadurch nicht nur den Unfrieden fördert, 

sondern den Einzelnen auch in eine krankmachende Vereinsamung treibt. „Zerrissenheit“ und 



20 
 

„Brüchigkeit“, die eigentlich Krankheitssymptome sind, werden zum Ideal erklärt; dagegen sind 

„Dienen“ und „Opfer“, wodurch sich der Mensch heilen könnte, Fremdwörter geworden. So 

wird der Mensch zum willenlosen Werkzeug seiner niederen Triebe, wodurch er seine Würde 

verliert und auf das Niveau des Tieres hinabzusinken droht – und das Leben verliert jeden 

höheren Sinn. Wozu dies alles führt, wird heute deutlich sichtbar, und es braucht keine 

Propheten mehr, um jedem, der Ohren zu hören und Augen zu sehen hat, klarzumachen, wo 

es enden wird. 

Hofmannsthal war dies alles schon vor über hundert Jahren voll bewusst. „Furchtbar ist der 

Begriff, den Sie allmählich mir enthüllen dieses kranken Lebenselementes, das Sie das 

Moderne nennen“, schreib er an den Kulturphilosophen Rudolf Pannwitz, „ich kann nur 

schaudern, wenn Sie es überall erkennen wie den Mauerschwamm in den Wänden eines 

Hauses.“43 An anderer Stelle kritisiert er, dass die rein materialistischen Güter „Gesundheit, 

Sicherheit, ein langes Leben“ zu den drei Götzen der modernen Welt geworden sind. Und 

wenn er dann ergänzend fortfährt: „die schlimmste Fessel des europäischen Ich ist das Geld 

[… ] was wir besitzen sollten, das besitzt uns, und was das Mittel aller Mittel ist, das Geld, wird 

uns in dämonischer Verkehrtheit zum Zweck der Zwecke“,44 so trifft er direkt auch den Nerv 

der heutigen Zeit.  

Heute ist es so gut wie tabuisiert, den Wert der „Moderne“ in Frage zu stellen – so, als wäre 

nur sie imstande, die Würde und Freiheit des Menschen zu gewährleisten. Hofmannsthal hatte 

aber den Mut, dieses Tabu zu brechen und eine völlig andersgeartete Gedankenwelt zur 

Diskussion zu stellen. Dem materialistischen Positivismus des 19. Jahrhunderts stellte er ein 

Weltbild entgegen, das auch höhere Dimensionen des Seins anerkennt – also im weitesten 

Sinne religiös ist. Wo die „Moderne“ den menschlichen Verstand als alleiniges Erkenntnismittel 

gelten lässt, wusste er als Dichter um die Bedeutung der Intuition, die in jene religiöse 

Dimension ahnend eindringen kann. Statt der Verabsolutierung des menschlichen Eigenwillens 

herrschte bei ihm die Überzeugung, dass es sehr wohl eine höhere moralische Instanz gibt, 

dem der Mensch Rechenschaft schuldet. Dadurch verbat sich von selbst der Egoismus als Ideal; 

vielmehr sah er das Leben in seiner Ganzheit als eine große Einheit an, in der alles mit allem 

verknüpft ist, und der Mensch seinen Lebenssinn dadurch findet, dass er die ihm zugemessene 

Aufgabe zum Wohle des Ganzen annimmt und erfüllt. „Dienen“ und „Opfer“ wurden deshalb 

von ihm als die Leitbegriffe eines sinnerfüllten Daseins erkannt und als das, was den Menschen 

über das Tierische hinaushebt und ihm seine eigentliche Würde verleiht.  

Und die Politik? Gewiss gibt es keinen anderen Bereich des Denkens, der so von den 

wechselvollen Umständen abhängig und deshalb Veränderlichkeit, Fehleinschätzungen und 

falschen Schlussfolgerungen unterworfen ist wie dieser – und der deshalb auch so wenig 

relevant ist, wenn es gilt, die großen, zeitüberdauernden Gedanken einer Persönlichkeit wie 

Hofmannsthal zu würdigen. Trotzdem sollte ein Begriff nicht unerwähnt bleiben, der den 

Dichter in dem letzten Abschnitt seines Lebens stark beschäftigte, weil er die Anwendung 

seiner Idee eines Ausgleichs zwischen Tradition und Fortschritt, Bewahren und Verwandlung 

auf die Politik ist: der Begriff einer „konservativen Revolution“:45 Was meinte Hofmannsthal 



21 
 

damit? Ihm schwebte keineswegs ein äußerer Umsturz vor – der ohnehin nach dem 

Zusammenbruch der Donaumonarchie erfolgt war – sondern ein innerer Umschwung; denn er 

war der Meinung, dass eine Umwälzung der äußeren Verhältnisse ohne eine tiefgreifende 

Gesinnungsänderung keineswegs die Ungerechtigkeit beseitigen, sondern nur andere 

Unterdrücker an die Macht bringen würde. Deshalb lässt er den Bettler im Salzburger großen 

Welttheater, der kurz davor gestanden war, mit Gewalt gegen alle Besitzenden vorzugehen, 

nach seiner Erleuchtung durch die Weisheit ausrufen:  

  Ob ich mich spreiz mit Machtgebärden 

An ihrer Statt, verschlägt nicht viel: 

  Es muß für wahr und ganz ein neuer Weltstand werden, 

Sonst blieb dies gar ein ärmlich puppig Spiel 

– worauf er beschließt, erst in sich jene echte Freiheit zu entwickeln, die „geheim“ ist und „sich 

irdisch nicht benennen“ läßt.  

Im Prinzip ging es Hofmannsthal bei seiner „konservativen Revolution“ um eine kulturelle 

Erneuerung. „Konservativ“ bedeutet dabei, die besten und fruchtbarsten Tendenzen und 

Ideale der vergangenen Jahrhunderte aufzugreifen; und „revolutionär“, dass man den Mut hat, 

bei aller Bejahung der positiven Errungenschaften der modernen Zeit, nicht bei dem 

„Zeitgemäßen“ stehenzubleiben, sondern das Unfruchtbare und Schädliche an diesem radikal 

abzulehnen, um den Boden für eine bessere Zukunft vorzubereiten. Damit wollte er gewiss 

keine reaktionäre Wiederherstellung jüngst vergangener Zustände mit ihren versteinerten 

Strukturen und ihrer sozialen Ungerechtigkeit herbeiführen. Im Gegenteil; „Die Welt die 

untergeht weine ich keine Thräne nach“,46 sollte er nach dem Zusammenbruch der österreich-

ungarischen Monarchie ausrufen. Genauso falsch wäre es, darin eine geistige Vorwegnahme 

des Nationalsozialismus zu sehen, dessen Verlockungen viele seiner Freunde später verfallen 

sollten. Dagegen spricht nicht nur Hofmannsthals hohe Humanität, sondern auch sein immer 

wieder geäußerter Abscheu gegen den Nationalismus. „Mit flößen nun diese rätselhaften 

Entitäten der Nationen ein solches Grauen ein, daß jedes harmlose Wort, das auf die Nation 

reflectiert, mich krank macht“, schrieb er 1919.47 Und in einer Rede aus dem Jahr 1926 betonte 

er, Österreich habe „für Millionen denkender Individuen ein übernationales Vaterland 

gegeben“, in dem man ein Vorbild für ein neues Europa sehen könnte, in dem „sich Nationen 

verstehen, ihre Kultur mit wechselseitiger Sympathie umfassen und über ihr nationales Dasein 

hinaus sich in einer höheren Einheit zusammenfinden sollen und können.“48 Nein, mit dem 

Begriff der „konservativen Revolution“ meinte Hofmannsthal einfach die Wiedererstehung 

einer auf wahrer Kultur beruhenden Gesellschaft, die auf den besten Traditionen der Antike 

und des abendländischen Geistes gegründet sein sollte.  

Nun steht es jedem frei zu entscheiden, wie er zu diesem Begriff, sowie zu Hofmannsthals 

Gedanken überhaupt steht. An der Echtheit von Hofmannsthals Einstellung ist dagegen nicht 

zu zweifeln; denn er besiegelte sie durch ein Leben, das in jeder Hinsicht mit seinem Denken 

und seinem Werk in Einklang stand und als durchaus vorbildlich gelten kann. Nicht nur, dass 

er als reifer Mensch unermüdlich danach rang, in sich den Egoismus der „Präexistenz“ zu 



22 
 

überwinden und sich in vollem Bewusstsein seiner Verantwortung durch Dienen und Opfern 

mit dem Leben zu verbinden; sondern er tat dies auch, ganz wie er es selbst in seinen Schriften 

beschrieben hat, auf vierfache Art und Weise: 

- Die Schicksalserfüllung durch die Hingabe an einen anderen Menschen verwirklichte er 

durch seine Ehe, von deren „Heiligkeit“ er absolut überzeugt war.49 Wie er an seinen 

Freund C. J. Burkhard schrieb: 

„Mir ist die Ehe etwas Hohes, wahrhaft das Sacrament – ich möchte das Leben ohne die 

Ehe nicht denken.“50 

- Sodann fügte er sich in den Gesamtzusammenhang des Lebens durch das Zeugen von 

Kindern ein; Hofmannsthal war Vater von zwei Söhnen und einer Tochter. 

- Den Weg der Tat beschritt er durch seine umfangreiche essayistische Tätigkeit, die ganz 

im Zeichen des konkreten Wirkens auf die Wirklichkeit des Lebens stand. Durch 

unzählige Aufsätze, aber auch durch öffentliche Reden und das Zusammenstellen von 

Anthologien versuchte er, einerseits das geistige Erbe vor allem Deutschlands und 

Europas vor dem Untergang zu bewahren, andererseits neue Wege für die Zukunft 

aufzuzeigen – in der Überzeugung, dass Gedanken die Grundlage des Handelns bilden, 

und nur geistige Erneuerung imstande sei, bessere politische und gesellschaftliche 

Verhältnisse herbeizuführen. 

- Dass er schließlich durch seine künstlerischen Werke aus der Vereinzelung heraustrat 

und sich mit dem Leben verband, bedarf keiner weiteren Erwähnung.  

In diesen Werken ist auch sein Denken am reinsten erhalten – und in ihnen gewinnt es auch 

anschauliche Gestalt. Und zu seinen wichtigsten Werken gehören auch seine 

Operndichtungen, denen wir uns jetzt zuwenden wollen.  

 

* 

*                * 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

Zweiter Teil: 

Die Werke 
 

Ariadne auf Naxos 

Die folgenden Ausführungen sollen keine gründlichen Werkanalysen bieten, sondern nur 

einige Hinweise darauf geben, wie die oben dargestellten Kerngedanken Hofmannsthals in 

seinen Operndichtungen zum Ausdruck kommen. Es handelt sich also um einen Leitfaden, der 

einerseits dazu dienen soll, den Zugang zum tieferen Verständnis der Werke zu eröffnen, 

andererseits den Zweck hat, die Gedankenwelt des Dichters durch die Anschaulichkeit, die er 

ihr selber durch die künstlerische Ausgestaltung verliehen hat, zu erhellen. 

Am Anfang unserer Betrachtungen steht ein Werk, das neben der Frau ohne Schatten der 

wichtigste Träger der Kerngedanken Hofmannsthals ist. Allerdings lässt seine äußere Gestalt 

auf eine solche Bedeutung kaum schließen. Denn die Oper Ariadne auf Naxos ist entstanden 

aus einem originellen Einfall des Dichters, Oper und Schauspiel zu verbinden: Er lässt nämlich 

am Ende von Molières Komödie Le Bourgeois gentilhomme (Der Bürger als Edelmann) die 

Hauptperson, den neureichen Jourdain, bei einem von ihm veranstaltete Fest neben einer 

commedia dell’arte-Aufführung auch eine mythologische Oper darbieten – doch so, dass die 

beiden so unterschiedlichen Gruppen nicht nacheinander, sondern gleichzeitig auftreten. Da 

es sich jedoch bald herausstellte, dass diese Kombination von Schauspiel und Oper nicht 

lebensfähig war, beschlossen Strauss und Hofmannsthal später, die beiden voneinander zu 

trennen. Und damit das Zusammenwirken von Operngesellschaft und Komödiantentrupp 

verständlich blieb, wurde die mythologische Oper, die zusammen mit den Komödianten bei 

jenem Fest zur Aufführung kommen sollte, mit einem „Vorspiel“ versehen, welches das 

gleichzeitige Vorhandensein der beiden Theatergruppen erklärte. So wurde Ariadne zu einem 

selbstständigen Werk, einer Oper nebst Vorspiel, das in dieser Form zu den gelungensten 

Schöpfungen des Zweigespannes Strauss-Hofmannsthal gehört.  

Die Zusammenmischung von mythologischer Oper und commedia dell’arte ist natürlich eine 

komische Situation; und tatsächlich wird das ganze Werk durch das Theater-auf-dem Theater 

und die Gegenwart der Komödianten in eine Atmosphäre der Ironie eingetaucht, die auch die 

ernsten Elemente spielerisch leicht erscheinen lässt. Doch gerade die Gegenüberstellung der 

beiden Gruppen hat dem Dichter die Möglichkeit gegeben, seine tiefsinnigsten Gedanken 

anschaulich zur Darstellung zu bringen. Denn Ariadne und Bacchus, die Protagonisten der 

Oper, sind Menschen mit „Schicksal“, für die der Übertritt aus der Präexistenz ins Leben das 

Problem des Selbstverlustes mit sich bringt. Die Komödianten dagegen gehören zu jener Sorte 

von Menschen, die keine Gefahr laufen, sich selbst durch die Verbindung mit dem Leben zu 

verlieren, weil sie kein „Selbst“ haben, das sie verlieren könnten.  



24 
 

Der Handlung der mythologischen Oper liegt der antike Mythos von der kretischen 

Königstocher Ariadne zugrunde, die vom athenischen Prinzen Theseus geliebt wird, der sie 

entführt und auf die Insel Naxos bringt, sie jedoch bald darauf verlässt, so dass sie allein auf 

der wüsten Insel zurückbleibt – bis ihr der Gott Bacchus erscheint und sie mit sich nimmt. 

Dieses einfache Gerüst hat Hofmannsthal mit einer Reihe weiterer Motive ausgeschmückt, die 

es ihm möglich machten, daraus ein Gefäß für seine Gedanken über Präexistenz, Schicksal und 

Verwandlung zu machen. Bei ihm spielt sich die Handlung folgendermaßen ab: Ariadne hat 

sich Theseus in der Meinung hingegeben, dass sich in ihm das ihr zugehörige Schicksal 

verkörpere. Wie er sie verlässt, meint sie deshalb, dass ihr Leben sinnlos geworden sei. Denn 

Ariadne besitzt eine starke, ausgeprägte Persönlichkeit, die sie bewahren will, und die sie 

verlieren müsste, wenn sie sich dem nächstbesten Mann hingeben würde. Wie es 

Hofmannsthal ausdrückt: „Ariadne konnte nur eines Mannes Gattin, sie kann nur eines 

Mannes Hinterbliebene sein.“51 Deshalb verlässt sie die Welt und zieht sich in eine Höhle 

zurück, wo sie nun auf den Tod wartet. Was sie aber nicht weiß, ist, dass Theseus keineswegs 

ihr Schicksal war – sonst hätte er sie auch nicht verlassen können; vielmehr wartet dieses noch 

auf sie in Gestalt des Gottes Bacchus, von dem sie vorerst keine Ahnung hat. Bacchus 

seinerseits wartet ebenfalls auf sein Schicksal. Er ist noch ein Knabe, der erst ein flüchtiges 

erotisches Erlebnis mit der Göttin Circe gehabt, jedoch noch nicht erfahren hat, was es 

bedeutet, sich in Liebe ganz hinzugeben. Ahnungslos erscheint er auf der Insel. Ariadne hält 

ihn aber für Hermes, den Totengeleiter; und in diesem Glauben gibt sie sich ihm ganz hin. 

Zuletzt enthüllt er sich jedoch als der, der er wirklich ist – und nachdem auch er sich in Liebe 

ganz hingibt, können die beiden sich vereinigen – und finden so zu sich selbst. 

Für jemand, der mit den Grundgedanken der Hofmannsthal’schen Weltsicht vertraut ist, ist es 

nicht schwer, die Symbolik dieser Handlung zu verstehen. Deutlicher als in dem Bild der 

Ariadne, die sich in einer Höhle einschließt, um ihre Reinheit zu bewahren, kann die Idee der 

Präexistenz kaum zum Ausdruck gebracht werden; und wenn sie in dieser Höhle dem Tod 

entgegengeht, ist das ein klares Bild dafür, dass das Verharren in der Präexistenz auf die Dauer 

zur Erstarrung führe muss. Deutlich ist auch die Symbolik ihrer Verwechslung der beiden 

Götter Hermes und Bacchus. Denn wenn sie sich Bacchus nur deshalb hingibt, weil sie in ihm 

den Totenboten sieht, so bedeutet das nichts anderes, als dass der Mensch, der zur 

Verwandlung reif ist, auch bereit sein muss, alles „sterben“ zu lassen, was zu seiner abgelebten 

Persönlichkeit gehört und ihn in der Präexistenz festgehalten hat. Es ist das „Geheimnis der 

Verwandlung“, von dem der Komponist, der im „Vorspiel“ als Schöpfer der Oper auftritt, mit 

Begeisterung singt: 

„Sie hält ihn für den Todesgott. In ihren Augen, in ihrer Seele ist er es, und darum, einzig 

nur darum geht sie mit ihm auf sein Schiff. Sie meint zu sterben? Nein! Sie stirbt wirklich.  

Sie gibt sich dem Tod hin, ist nicht mehr da – weggewischt – stürzt sich hinein ins 

Geheimnis der Verwandlung. Wird neu geboren – entsteht wieder in seinen Armen!“  

Diesem großartigen Schicksalsgeschehen steht das leichtsinnige Treiben Zerbinettas und der 

Komödianten gegenüber. Sie leben sorglos dahin, lassen sich durch den Zufall bestimmen und 



25 
 

finden nichts dabei, fortwährend den Partner oder die Partnerin zu wechseln, falls daraus ein 

neuer momentaner Genuss entsteht. Zwar leben sie, im Gegensatz zu der in ihrer Höhle 

eingeschlossenen Ariadne; doch es ist kein menschliches Leben im höheren Sinne, sondern, 

wie Hofmannsthal sagt, „bloße Natur“, „seelenlos und ohne Schicksal“. Deshalb nennt er sie 

auch in Anspielung auf die commedia dell’arte, der sie entspringen, „gemeine 

Lebensmasken“.52 

Zwischen diesen beiden Gruppen von Menschen – den echten Persönlichkeiten, die ein 

„Schicksal“ haben, und den Wesen, die sich willenlos durch ihre Umgebung bestimmen lassen 

– gibt es keine Brücke; denn sie gehören verschiedenen Welten an und sind nur verbunden 

„durch das Nichtverstehen“:  

„Diese gemeinen Lebensmasken sehen in dem Erlebnis der Ariadne, was sie eben davon 

zu begreifen vermögen: den Tausch eines neuen Liebhabers für einen alten.“53   

Doch gerade vor dem Hintergrund dieser Banalität leuchtet die Größe dessen, was die echten 

Persönlichkeiten schicksalhaft erleben, umso stärker hervor. 

Hinter der so leichtsinnig erscheinenden Vermischung des Ernsten mit dem Komischen und 

der ironischen Behandlung des mythologischen Stoffes steht also ein sehr tiefer Sinn, und es 

überrascht nicht, dass Ariadne von Hofmannsthal zeitlebens als ein besonders wichtiges und 

gelungenes Werk betrachtet wurde.  

Elektra 

Nicht jedem Menschen ist es aber gegeben, wie Ariadne und Bacchus seine Schicksalserfüllung 

im Leben zu finden. Die frühen Dramen Hofmannsthals enden oft genug mit dem Tod der 

Hauptperson, die entweder ihr Schicksal völlig verfehlt – wie in der Erzählung  Das Märchen 

der 672. Nacht, wo ein reicher Kaufmann, der es einmal gewagt hat, aus seiner elitären 

Isolation in die Welt der „gewöhnlichen“ Menschen hinabzusteigen, dort elend zugrunde geht 

– oder dieses Schicksal erst im Tod erleben – wie Claudio in Der Tor und der Tod, dem es erst 

im Augenblick des Sterbens gelingt, sich dem Leben völlig hinzugeben, so dass er ausrufen 

kann: „Erst da ich sterbe, spür ich, daß ich bin.“ Zu dieser zweiten Kategorie gehört auch die 

Titelheldin in Elektra, die eine Verkörperung der Schicksalserfüllung durch die Tat ist und im 

Augenblick, wo diese Tat vollbracht worden ist, in ekstatischer Freude tot zusammenbricht.   

Auch Elektra beruht auf einem griechischen Mythos. Ihr liegt die Erzählung von mykenischen 

König Agamemnon zugrunde, der bei seiner Heimkehr vom Trojanischen Krieg von seiner 

eigenen Gattin und ihrem Liebhaber meuchlings ermordet wird. Während Agamamnons Sohn 

Orest nach diesem grausamen Geschehen die Flucht gelingt, bleiben die beiden Töchter, 

Elektra und Chrysothemis, im fluchbeladenen Haus zurück, wo besonders Elektra, die keinen 

Hehl aus ihrem Hass gegen die Mutter macht, wie eine niedrige Sklavin gehalten wird. 

Tatsächlich besteht seit dem Mord ihr ganzes Wesen nur aus dem einen Gedanken: den Vater 

zu rächen. Zwar hat sie selber keine Möglichkeit, diese Tat zu vollbringen; doch wie ihr Bruder 



26 
 

heimkehrt, kann sie ihm wenigstens die Waffe reichen, mit der er die beiden Mörder tötet. 

Damit hat sich aber ihr Leben erfüllt; sie hat ihr Schicksal verwirklicht und kann sterben.   

Diese barbarische Geschichte, die voll von Blut und Hass ist und sogar den Muttermord zu 

verherrlichen scheint, könnte unseren Abscheu erregen, wenn wir nicht wüssten, welche 

Absichten Hofmannsthal dazu veranlasste, sie zum Gegenstand eines Dramas zu machen. Zum 

einen wollte er in der Gestalt der Elektra eine psychologische Studie schaffen, in der die 

Erkenntnisse der modernen Tiefenpsychologie sichtbare Gestalt gewinnen sollten. Tatsächlich 

hat er sich nach eigener Aussage als Vorbereitung auf seine Arbeit mit Büchern beschäftigt, 

die sich „mit den Nachseiten der Seele abgeben: das eine die ‚Psyche‘ von Rohde, das andere 

das merkwürdige Buch über Hysterie von den Doktoren Breuer und Freud.“54 Auf diese Weise 

gelang es ihm, aus der monolithischen Schicksalstragödie des Sophokles ein komplexes 

modernes Drama zu machen, das bisher verborgen gebliebene Aspekte der menschlichen 

Psyche sichtbar machte.  

Zum anderen wollte er aber mit der Elektra das neue Verständnis der griechischen Antike vor 

Augen führen, das zu seiner Zeit das Ideal der deutschen Klassik verdrängt hatte. Denn 

während Goethe mit seiner „verteufelt humanen“ Iphigenie noch im Banne des Wortes 

Winckelmanns von „stiller Einfalt und edler Größe“ stand, hat sich bei Hofmannsthal – in 

Fortsetzung der Gedanken Nietzsches und Bachofens – das Schwergewicht von der 

apollinischen Schönheit der griechischen Kultur auf deren dionysische Wildheit verlagert. 

Deshalb konnte Hermann Bahn nach seiner ersten Begegnung mit der Elektra begeistert 

ausrufen:  

„Der wilde Tanz am Ende herrlich. Auch durchaus meine Griechen, hysterisch, 

abgehetzt, ins Ruchlose getrieben.“55  

Doch Elektra ist auch ein Ideendrama, das vor allem um die Frage, wie der Mensch zu seinem 

Schicksal zu verhalten habe, kreist. Sowohl Elektra, als auch ihr Bruder Orest haben ein solches 

Schicksal: ihren Vater zu rächen, indem sie die Mutter und deren Geliebten töten. Ihr Schicksal 

ist also die Tat, die sie zu vollbringen haben. Dabei ist die moralische Beurteilung dieser Tat 

gänzlich ohne Belang; denn es geht nicht darum, ob sie vom Standpunkt der heutigen Moral 

aus gesehen „gut“ oder „böse“ ist, sondern einzig und allein darum, dass die beiden 

Protagonisten in ihrem tiefsten Innern fühlen, dass es ihre Tat ist, und dass sie nur dann sie 

selbst sind, wenn sie diese Tat vollbringen. Entscheidend ist deshalb nur, dass sie diesem 

inneren Auftrag die Treue halten und dadurch sie selbst bleiben – auch wenn dies ihren Tod 

oder großes Leid nach sich zieht. Deshalb konnte Hofmannsthal trotz der unerhörten 

Grausamkeit des blutigen Geschehens von der „auf Sieg und Reinigung hinauslaufende, 

aufwärtsstürmende Motivenfolge, die sich auf Orest und seine Tat bezieht“ sprechen.56  

Doch es gibt auch eine Schicksalserfüllung, die nicht zum Tod führt, sondern ins Leben hinein. 

Auf sie weist Hofmannsthal in dem Ariadne-Brief hin, wenn er schreibt:  

„An dem Verlorenen festhalten, ewig beharren, bis an den Tod – oder aber leben, 

weiterleben, hinwegkommen, sich verwandeln, die Einheit der Seele preisgeben, und 



27 
 

dennoch in der Verwandlung sich bewahren, ein Mensch bleiben, nicht zum 

gedächtnislosen Tier herabsinken.“57 

Dies ist der Fall bei Elektras Schwester Chrysothemis, die ihr Schicksal in der Ehe und 

Mutterschaft, die ihr als Frau natürlich zukommen, sieht und sich lieber den Wechselfällen des 

Lebens hingeben will, als den Vater zu rächen und deshalb zu sterben. Hier stehen sich also 

zwei gegensätzliche Möglichkeiten der Lebensverwirklichung gegenüber: 

„Es ist das Grundthema der ‚Elektra‘, die Stimme der Elektra gegen die Stimme der 

Chrysothemis, die heroische Stimme gegen die menschliche.“58 

Doch es ist mehr als fraglich, ob Chrysothemis durch die Weigerung, das heroische Schicksal 

der Elektra zu teilen, tatsächlich den Zugang zum Leben finden kann. Denn gerade das, was sie 

sich erträumt: alles zu vergessen und ein einfaches Leben als Gattin und Mutter zu führen, das 

wäre nach dem grauenvollen Mord an der Mutter kaum noch möglich. Deshalb schließt das 

Drama damit, dass die jüngere Schwester an die Tür des Palastes schlägt und verzweifelt nach 

ihrem Bruder ruft – und keine Antwort bekommt, weil dieser schon von den Furien verfolgt 

wird. Es ist ein Bild der totalen Verlassenheit und der absoluten Hoffnungslosigkeit. Elektra 

dagegen ist zwar nach ihrem wilden Tanz tot zusammengebrochen; sie hat aber ihr Schicksal 

erfüllt und damit höchste Selbstverwirklichung erlebt. Chrysothemis, die den Tod scheut und 

nur leben will, geht leer aus.  

Der Rosenkavalier 

Der Rosenkavalier, den seine Autoren als eine „Komödie für Musik“ bezeichneten, und der vor 

allem durch seine Helligkeit und seine wienerische Leichtigkeit in starkem Kontrast zu der ihm 

vorangegangenen Elektra steht, ist nicht im gleichen Ausmaß wie diese Träger philosophischer 

Ideen – worin vielleicht  auch ein Grund zu seiner großen Popularität liegt. Trotzdem ist er voll 

von Lebensweisheit. Diese kommt vor allem durch die Figuren selbst zum Ausdruck. Denn 

indem Hofmannsthal die Marschallin, die für ihn im Zentrum des Werkes steht,59 Gestalten 

wie dem verbauerten Landadligen Ochs und dem neureichen Faninal gegenüberstellt, wird 

deutlich, worin echter Seelenadel besteht. In der Figur des Ochs – nomen est omen – wird 

unter dem Deckmantel derber Komik die Erbärmlichkeit der ungeläuterten niederen Natur des 

Menschen sichtbar; und der so treffend gezeichnete Emporkömmling Faninal entlarvt die 

ganze Hohlheit einer auf Ehrgeiz und Geltungsdrang aufgebauten Existenz. Die ganze 

Geschichte um die Heirat der Sophie kann man als ein Plädoyer für den Primat der echten 

Liebe über die Konvention ansehen. Und unvergleichlich ist die Art, wie die Marschallin mit 

den tragischen Aspekten des Lebens fertig wird: 

  Das alles ist geheim, so viel geheim. 

Und man ist dazu da, daß man’s erträgt. 

Und in dem „Wie“ da liegt der ganze Unterschied. 

Wenn wir von philosophischen Gedanken im engeren Sinn sprechen, so ist es vor allem das 

Problem der Vergänglichkeit, das im Rosenkavalier thematisiert wird: das, was Hofmannsthal 



28 
 

in Ad me ipsum als Antinomie „der vergehenden Zeit, und der Dauer“ bezeichnet hat.60 

Vergänglich ist das – nicht schicksalhafte – Verhältnis der Marschallin zum jungen Oktavian; 

doch vergänglich sind auch letztendlich alle Zustände des Lebens, da diese insgesamt der Zeit 

unterworfen sind, die unaufhörlich fortschreitet. Im Monolog der Marschallin im I. Akt, in dem 

sie über dies reflektiert, werden Gedanken ausgesprochen, die zum Tiefsten gehören, was 

über dieses Problem je gesagt worden ist: 

  Die Zeit, die ist ein sonderbar Ding. 

Wenn man so hinlebt, ist sie rein gar nichts. 

Aber dann auf einmal, da spürt man nichts als sie. 

Sie ist um uns herum, sie ist auch in uns drinnen.  

In den Gesichtern rieselt sie, 

im Spiegel da rieselt sie, 

in meinen Schläfen fließt sie. 

Und zwischen mir und dir 

da fließt sie wieder, lautlos, wie eine Sanduhr. 

Aber wie kann das wirklich sein, 

daß ich die kleine Resi war 

und daß ich auch einmal die alte Frau sein werd‘? 

Wie kann das geschehen? 

Wie macht denn das der liebe Gott? 

Wo ich doch immer die gleiche bin? 

Genauso tief wie diese Fragen, ist die Antwort, welche die Marschallin durch ihre innere 

Haltung darauf gibt. Denn Leben ist Verwandlung und ewige Verjüngung; und jedes Vergehen 

erhält seinen Sinn dadurch, dass es den Weg freimacht und den Boden vorbereitet für das 

entstehende Neue. Durch den Schmerz, den die Marschallin durch den Verlust Oktavians, 

sowie durch das Bewusstwerden der Vergänglichkeit ihrer eigenen irdischen Form erfährt, 

lernt sie, diese vergängliche Form in einem größeren Zusammenhang zu sehen und das eigene 

Leben in den Dienst der ewigen Verjüngung zu stellen. Dies tut sie, indem sie beschließt, auf 

das eigene Glück zu verzichten, und stattdessen das Glück des Oktavian zu bejahen und zu 

fördern: 

  Hab mir’s gelobt, ihn lieb zu haben in der richtigen Weis‘. 

Daß ich selbst Sein Lieb‘ zu einer andern 

Noch lieb hab!  

Das ist, mit Wienerischer Leichtigkeit ausgedrückt, dieselbe Haltung, die in Wagners 

Meistersingern Hans Sachs dazu bewegt, für sich auf die Liebe zur jungen Eva zu verzichten, 

und stattdessen alle seine Kräfte dafür einzusetzen, sie mit dem ihr schicksalhaft zughörigen 

Walter von Stolzing zu verbinden. Diese innere Reife zu erlangen ist wohl auch das „Schicksal“ 

der Marschallin, die es ihr ermöglicht, sich mit Vertrauen und Zuversicht in Verbindung mit 

dem Leben zu bleiben; und es ist auch die Verwandlung, die sie durchmachen muss, um als 



29 
 

höherer Mensch ganz zu sich zu finden. Und so schließt sich auch hier der Kreis der 

Hofmannsthal’schen Gedanken. 

Arabella 

Mit Arabella, dem letzten Werk, das er in Gemeinschaft mit Strauss schuf, wollte Hofmannsthal 

nach eigener Aussage „eine leichte Oper“ schaffen – „im Stil des ‚Rosenkavalier‘, aber noch 

leichter, noch französischer, wenn ich mich so ausdrücken darf – noch ferner von Wagner“.61 

Dies ist ihm auch gelungen – so sehr, dass man sogar versucht sein könnte, in ihr wirklich nichts 

anderes als eine oberflächliche, operettenhafte Liebesgeschichte zu sehen. Doch bei näherem 

Hinsehen zeigt sich, dass auch sie nicht weniger als die anderen Opern Trägerin tiefer 

Gedanken und hoher Lebensweisheit ist.  

Ein Motiv, das in diesem Werk nicht zu übersehen ist, ist das der Geschlechterverwechslung. 

Zdenka, die jüngere Schwester der Arabella, wird als Bub verkleidet, weil es der verarmten 

Familie nicht möglich ist, zwei Mädchen standesgemäß auszustatten, und erst am Ende der 

Oper zeigt sie sich als das, was sie wirklich ist: ein Mädchen. Diese Geschlechterverwechslung 

ist nicht Neues in der Oper; man denke nur an Oktavian, aber auch an Cherubino in Le nozze 

di Figaro.  Doch die Verwendung dieses Topos in Arabella bedeutete für Hofmannsthal gewiss 

kein bloßes Zurückgreifen auf die Tradition, sondern hat eine tiefere Bedeutung.62 Denn die 

Geschlechterverwechslung ist nur die Abwandlung eines Themas, das in Hofmannsthals 

ganzem Denken eine wesentliche Rolle spielt: das der Verwandlung. Zdenka, zunächst ein 

Mädchen, verwandelt sich in einen Buben, um sich nachher wieder in ein Mädchen zu 

verwandeln. Verwandlung ist aber, wie wir schon gesehen haben, für Hofmannsthal 

gleichbedeutend mit Leben – und mit Selbstfindung; denn wer aus der Präexistenz 

heraustreten und sein Schicksal ergreifen will, muss bereit sein, wie ein Schmetterling aus der 

Puppe auszubrechen und eine völlig neue Form anzunehmen. Und das „Geheimnis der 

Verwandlung“ – dies zeigt uns die Ariadne-Dichtung – ist auch der Schlüssel zur Liebe; denn 

nur, wer bereit ist, sich selbst völlig hinzugeben, kann die harte Hülle des Egoismus 

durchbrechen und sich nach außen frei verströmen. Bei Zdenka kommen alle drei Elemente 

zusammen und fließen ineinander: die Verwandlung, die Liebe und die Selbstfindung. Denn 

sie streift die alte Hülle ab, um lieben zu können; in indem sie liebt, wird sie zu dem, was sie 

wirklich ist: ein Mädchen.     

Doch in der Oper ist nicht Zdenka, sondern Arabella die Hauptfigur. Dementsprechend liegt 

dort das Hauptgewicht auf der Darstellung ihrer Verwandlung; und diese bildet auch den Kern 

der geistigen Aussage des Werkes. Denn Arabella ist am Anfang ihres Weges nicht weniger als 

Ariadne eine Verkörperung der Präexistenz. Zwar schließt sie sich nicht wie Ariadne 

vollkommen von der Außenwelt ab; doch wir lernen sie als eine stark ausgeprägte, 

selbstbewusste Persönlichkeit kennen, die als solche von ihrer ganzen Umgebung deutlich 

absticht und sich auch von dieser innerlich fernhält. Um mit Hofmannsthal zu reden: Sie ist 

„schicksalsfähig“. Da sie sich ihres Wertes bewusst ist, hat sie gleichsam eine Hülle um sich 

geschaffen, um sich rein zu halten. Sie kommt zwar äußerlich fortwährend mit Menschen in 



30 
 

Verbindung; doch sie hält sich immer auf Distanz. Dies betrifft besonders ihr Verhältnis zu den 

zahlreichen jungen Männern, die um ihre Hand werben: Sie lässt es nie über eine 

oberflächliche, unverbindliche Beziehung hinausgehen – denn bei aller Sympathie spürt sie, 

dass keiner von ihnen ihr „Schicksal“ ist. Wo die Lösung liegt, spricht sie selbst aus in dem 

Duett, das wegen seiner schönen Melodie zur bekanntesten Nummer der Oper geworden ist, 

ohne dass die meisten ahnen, was für ein tiefer Gedanke hinter den Worten, die Arabella dort 

ausspricht, steht:  

Aber der Richtige – wenn’s einen gibt für mich auf dieser Welt – 

 der wird einmal dastehen, da vor mir  

und wird mich anschaun, und ich ihn 

und keine Zweifel werden sein und keine Fragen 

und selig, selig werd‘ ich sein und gehorsam wie ein Kind! 

Sie fühlt, dass es nur bei diesem „Richtigen“ möglich sein wird, sich hinzugeben, ohne sich zu 

verlieren; denn er gehört zu ihr wie ihre eigene Seele. Und sobald durch eine Kette scheinbar 

zufälliger Ereignisse dieser „Richtige“ in der Gestalt des Mandryka vor ihr steht, gibt es für sie 

tatsächlich keine Zweifel. Sie kann sich ihm hingeben, „gehorsam wie ein Kind“; und dadurch 

verliert sie zwar die Unbeschwertheit ihrer Jugend, doch sie gewinnt sich selbst in der ganzen 

Fülle ihrer Persönlichkeit – und kann ihre schicksalhafte Aufgabe erfüllen, Ehefrau und Mutter 

zu sein. So tritt sie aus der Präexistenz heraus ins volle Leben und wird zu einer der schönsten 

Verkörperungen dieses hohen Gedankens, um den das ganze Leben, Denken und Schaffen 

Hofmannsthals kreiste.  

Die ägyptische Helena 

Die Oper, die auf die großartig angelegte Frau ohne Schatten folgte, sollte nach dem Willen 

Hofmannsthals leichteren genres sein und dadurch für das Publikum weniger 

Verständnisschwierigkeiten als das symbolbeladene Märchendrama bieten. In ihr sollte sogar 

„ein viel leichterer Stil als die Oper Ariadne herrschen“; ja, der Dichter ging so weit, bei der 

Konzeption des neuen Werkes von einer „Operette, nimmt man’s nur in einem schönen, 

ungebräuchlichen Sinne“ zu sprechen.63 Doch es kam anders: Die ägyptische Helena wurde 

das schwierigste Werk des Zweigespannes Strauss-Hofmannsthal und gehört deshalb 

zusammen mit Intermezzo und Die Liebe der Danae zu jenen Opern des Komponisten, die nur 

noch in Ausnahmefällen auf den Bühnen zur Aufführung gelangen. Tatsächlich ist es schon für 

einen kenntnisreichen Leser äußerst schwer, die Gedanken herauszufinden, die Hofmannsthal 

in seiner Dichtung zum Ausdruck bringen wollte; und für das Theaterpublikum, welches die 

Oper zum ersten Mal erlebt, ist es sogar beinahe unmöglich, auch nur den Gang der äußeren 

Handlung zu begreifen.   

Wir wollen deshalb über dieses Werk schnell hinweggehen und begnügen uns damit, ein paar 

Hinweise zu geben, die denjenigen, die sich mit ihm eingehender beschäftigen möchten, 

helfen können, dessen tiefere geistige Aussage zu verstehen. Dazu ist allerdings eine zumindest 

rudimentäre Kenntnis der komplexen Handlung nötig. Hofmannsthals Dichtung beruht auf der 



31 
 

griechischen Sage von Helena, deren Entführung durch Paris den Trojanische Krieg auslöste. 

Doch er wählte für sein Drama eine von der bekannten Version abweichende Fassung dieser 

Geschichte, nach der die Frau, die sich von Paris entführen ließ, nur ein Phantom gewesen sei, 

während die wirkliche Helena, an allem Unheil unschuldig, von den Göttern nach Ägypten 

entrückt worden sei, wo sie die zehn Jahre, die der Krieg dauerte, verbracht habe.64 Bei 

Hofmannsthal wird dies allerdings nicht als wirkliches Geschehen dargestellt, sondern nur als 

erfundene Erzählung vorgebracht, die dazu dienen soll, Menelas, den Gatten der Helena, zu 

verwirren.  Denn Menelas – so die Handlung der Oper, extrem vereinfacht – hat Helena nach 

dem Sieg über Troja wieder an sich genommen und will sie heimführen, um sie nachher für ihr 

Vergehen zu bestrafen. Da aber das Schiff, auf dem die beiden reisen, vor der ägyptischen 

Küste in einen Sturm geraten, müssen sie an Land gehen, wo sie von einer Zauberin namens 

Aithra in ihrem Palast empfangen werden. Diese hat mit der bedrohten Helena Mitleid und 

beschließt Menelas zu verwirren, was sie auf zweifache Art und Weise bewerkstelligt: Sie 

zaubert tatsächlich eine Phantom-Helena herbei, die Menelas in seiner Verblendung für jene 

hält, die er aus Troja heimgeführt hat, und deshalb „tötet“; und danach erzählt sie ihm, dass 

die Helena, die jetzt als wirklicher Mensch neben ihm steht, die echte sei, welche die ganze 

Zeit des Krieges bei ihr geweilt habe und deshalb an allem Unheil völlig unschuldig sei. Zugleich 

verabreicht sie beiden einen Trank, der sie ihre schuld- und leidbeladene Vergangenheit 

vergessen lässt, so dass sich die Ehegatten wieder in ungetrübter Harmonie vereinigen können. 

Doch diese Harmonie beruht auf einer Täuschung; beide wissen weder, wer sie selbst wirklich 

sind, noch wer die andere Person in Wirklichkeit ist. Nach einer Reihe von Verwicklungen, die 

wir hier überspringen, beginnt in beiden das Bedürfnis nach Wahrheit zu erwachen. Nach dem 

Genuss einer Erinnerungstrank kommen sie wieder zu sich und geben sich dann auch als das, 

was sie in Wirklichkeit sind, zu erkennen. Die Schuld, die an ihnen haftet, wird als Teil ihrer 

Persönlichkeit anerkannt und angenommen – und am Ende können sie sich in echter Harmonie 

miteinander wiedervereinigen.  

Was wollte Hofmannsthal mit dieser komplizierten Geschichte, von der wir hier nur die 

allerwichtigsten Momente des Haupthandlungsstrangs gebracht haben, aussagen? Wir wollen 

uns hier damit begnügen, die Themenkreise, die darin angesprochen werden, anzudeuten, um 

eine Ahnung davon zu geben, wie sich die Ägyptische Helena, was ihre geistige Aussage 

betrifft, in das Gesamtwerk Hofmannsthals einordnen lässt. Am Einfachsten lässt sich Klarheit 

hineinbringen, wenn man das Werk vom psychologischen Standpunkt aus betrachtet.  So lässt 

sich z.B. der Vergessenstrank, den die Zauberin Aithra Helena und Menelas verabreicht, sowie 

die ganze Selbsttäuschung, der sich die beiden hingeben, als Symbol für den 

Verdrängungsmechanismus auffassen, der gerade zu Hofmannsthals Zeit durch Freud 

wissenschaftlich beschrieben wurde; und tatsächlich hat der Dichter auch in anderen 

Einzelheiten der Handlung viele Erkenntnisse der modernen Tiefenpsychologie zur Darstellung 

gebracht.65 Damit rückt aber auch das Thema des Schicksals ins Blickfeld; denn wenn Menelas 

und Helena sich wieder an das, was sie wirklich sind und was sie wirklich getan haben, 

erinnern, so bedeutet das nicht nur ein Heraufholen verdrängter Inhalte aus dem 



32 
 

Unbewussten, sondern auch ein ein Zu-sich-Finden – das zugleich ein Zueinanderfinden im 

Sinne der Schicksalserfüllung nach sich zieht.   

Doch die Ägyptische Helena sollte auch einen realen Gegenwartsbezug haben, wie wir aus 

einem fingierten Gespräch mit dem Komponisten wissen, die Hofmannsthal im 

Zusammenhang mit der Operndichtung verfasste. Darin versucht er nämlich, seine 

Entscheidung, wieder eine „mythologische Oper“ zu schaffen, mit der Feststellung zu 

rechtfertigen, dass nur diese Kunstform den umwälzenden Geschehnissen nach dem Ende des 

I. Weltkrieges gerecht werden könnte: 

Denn, wenn sie etwas ist, diese Gegenwart, so ist sie mythisch – ich weiß keinen 

anderen Ausdruck für eine Existenz, die sich vor so ungeheuren Horizonten vollzieht – 

für dieses Umgebensein mit Jahrtausenden, für dies Hereinfluten von Orient und 

Okzident in unser Ich, für diese ungeheure innere Weite, diese rasenden inneren 

Spannungen, dieses Hier und Anderswo, das die Signatur unseres Lebens ist.“66 

Wie wir wissen, sah Hofmannsthal seine ganz persönliche Aufgabe in einer solchen Zeit in der 

Bewahrung und Weiterentwicklung des großen Erbes der abendländischen Kultur. Und so lässt 

sich der Gegensatz Menelas-Helena auch als ein Gegensatz zwischen „Orient“ und „Okzident“ 

auffassen, bei dem das Wesen des Abendlandes deutlich hervortritt. Denn für Hofmannsthal 

stand der Osten für das Maßlose und Ungeordnete, während Europa Maß und Form 

bedeutete. Und genau darin sah er den Unterschied zwischen Menelas und Helena. Diese 

nannte er eine „unheimlich bezaubernde, nicht zu bindende Göttin“ – während ihr Gatte „für 

die Satzung, die Ehe, die Vaterschaft“ einstand.  Deshalb konnte er kurz und bündig feststellen: 

„Er war mir die Verkörperung des Abendländischen, in i h r die nie erschöpfte Stärke des 

Morgenlandes.67  

Was aber Hofmannsthal unter dem „Abendland“ verstand hat er am deutlichsten in der Frau 

ohne Schatten gezeigt. 

 

* 

*             * 

 

 

 

 

 

 



33 
 

Dritter Teil: 

Die Frau ohne Schatten 
 

Ein Bekenntnis zum „abendländischen Geist“ 

Die Frau ohne Schatten liegt, wie bereits gesagt, zugleich als „Märchen“, d.h. Prosaerzählung, 

und als Operndichtung vor. Beide sind kurz vor und während des I. Weltkriegs entstanden, also 

zwischen Ariadne und der Ägyptischen Helena. Die Frage, welche Fassung authentischer ist, ist 

müßig, denn sie wenden sich an verschiedene Kreise. Die Prosaerzählung, die für Leser 

gedacht ist, ist ausführlicher und kann viel zum Verständnis dessen, was der Dichter mit diesem 

Stoff aussagen wollte, beitragen; doch sie ist fast überladen mit teils schwer zu deutenden 

Symbolen. Die Operndichtung, die sich an das breitere Theaterpublikum wendet, verzichtet 

größtenteils auf Beiwerk; doch da sie als Grundlage für Musik konzipiert ist, bedarf sie als reine 

Dichtung der Ergänzung. Wer sich in das Werk vertiefen will, tut also gut daran, beide 

aufmerksam zu studieren. 

Die Weltsicht, auf der die Frau ohne Schatten beruht, verbindet den antiken Humanismus mit 

den Grundideen des Christentums zu einer religiös-humanistischen Welt- und 

Lebensanschauung, welche die unbedingte Verantwortlichkeit anderem Leben gegenüber als 

höchste Verpflichtung des zum Bewusstsein erwachten Menschen ansieht. Mit der Frau ohne 

Schatten hat Hofmannsthal also die Essenz dessen dargestellt, was man als den „Geist des 

Abendlandes“ bezeichnen könnte. Und damit hat er viel mehr als eine bloß künstlerische 

Leistung vollbracht. Denn indem er das Wesen der abendländischen Kultur klarlegte und zu 

einem das ganze Wesen ergreifenden Erlebnis machte, hat er dem abendländischen Menschen 

deutlich gemacht, wo seine schicksalhafte Aufgabe liegt, und ihn zugleich zur Erfüllung dieser 

Aufgabe aufgerufen. Und das ist in einer Zeit wie der unseren, in der alle bisher bestandenen 

Fundamente ins Wanken geraten sind, von nicht geringem Wert. 

Worin besteht aber das Besondere der Aufgabe des abendländischen Menschen? 

Der abendländische Geist und das Problem des Leides 

Jede Weltanschauung, die nicht an der Oberfläche haften bleibt und sich auch nicht durch 

bequemes Wunschdenken beirren lässt, sieht sich mit dem Problem des Leides konfrontiert. 

Denn auch, wenn er während seines Lebens von schmerzlichen Erlebnissen verschont 

geblieben ist, wird er zuletzt von der Vergänglichkeit eingeholt, der ausnahmslos alle Wesen 

unterworfen sind, und die den Sinn seines Daseins in Frage stellt. Und das Leid ist nicht nur auf 

die Menschen beschränkt, sondern durchdringt auch die Tierwelt, in der das unerbittliche 

Gesetz der Nahrungskette herrscht, das jedes einzelne Tier dazu zwingt, zum Zwecke seiner 

eigenen Erhaltung andere zu töten. Dass Leben Leid bedeutet, ist also eine Tatsache, mit der 



34 
 

sich jedes tiefere Nachdenken über die Welt und das Leben auseinandersetzen muss. Die Frage 

ist nur, wie man mit dieser Erkenntnis umgeht. 

Nun gibt es zwei grundsätzliche Einstellungen zu dieser Frage, die einander polar 

entgegengesetzt sind: Man kann das Leben ablehnen, weil man das Leid nicht annehmen will 

– oder man kann das Leid annehmen, weil man das Leben nicht ablehnen will. Im einen Falle 

sagt man sich: Weil alles Leben unvermeidlich mit Leid verbunden ist, ist das Leben etwas, das 

überwunden werden sollte, und von dem man sich deshalb soweit wie möglich zu befreien 

versucht. Im anderen Falle sagt man: Weil dem Leben an sich höchster Wert zukommt, hat 

man das Leid, sofern es unweigerlich dazu gehört, als Teil des Lebens anzunehmen. Die erste 

Einstellung, die man als „Weltverneinung“ bezeichnet, findet man beim historischen Buddha, 

dessen Nachdenken über das Problem des Leids in der Überzeugung mündete, dass es besser 

wäre, nie geboren worden zu sein, sowie in vielen Strömungen des altindischen Denkens. Die 

zweite, die man „vertiefte Weltbejahung“ nennen kann, bildet die vorherrschende 

Grundhaltung der abendländischen Kultur. Nicht, dass es im indischen Denken und im 

Buddhismus keine lebensbejahenden Tendenzen gegeben hätte – genauso wie sich im 

Abendland immer wieder weltverneinende Strömungen bemerkbar gemacht haben, wozu 

vielleicht das ganze Mittelalter gehört, aber auch modernere Erscheinungen wie z.B. 

Schopenhauer mit seiner pessimistischen Philosophie. Doch die große, bestimmende 

Haupttendenz der abendländischen Kultur, wie sie sich im antiken Griechentum formte und 

sich seit Beginn der Neuzeit wieder durchgesetzt hat – jene Tendenz, die ihre Einzigartigkeit 

und Größe ausmacht, und die nicht nur zur Entwicklung der Philosophie und der Wissenschaft 

und zu Errungenschaften wie Denk- und Meinungsfreiheit geführt, sondern dem irdischen 

Menschen auch seine eigentliche Würde bewusst gemacht hat – diese Haupttendenz ist jene 

vertiefte Weltbejahung, die das Leben als solches bejaht trotz aller Problematik, die ihm 

anhaftet.  

Man könnte den Unterschied zwischen den beiden Anschauungen auch an zwei religiösen 

Symbolen anschaulich machen. Auf der einen Seite der regungslos sitzende Buddha, der, in 

sich versunken, alle Bewegung zum Stillstand gebracht hat und weder Leid noch Freude kennt, 

da beide untrennbar zusammengehören – und auf der anderen Christus mit der Dornenkrone, 

der sich gerade dadurch, dass er das Leid freiwillig angenommen hat, um anderen zu helfen, 

als König und Vollender des Lebens ausweist. Diese zweite Haltung liegt der Frau ohne Schatten 

zugrunde und ist in ihr auf einzigartige Art und Weise künstlerische Gestalt geworden. 

Schauen wir nun unter diesem Aspekt die Grundelemente der Handlung an. 

Die Bühnenhandlung – vereinfacht erzählt 

Der „Kaiser der südöstlichen Inseln“, der ein großer Jäger ist, verfolgt eine weiße Gazelle, die, 

nachdem sein Jagdfalke sie an den Augen verwundet hat, eine menschliche Gestalt annimmt 

und sich als die Tochter des Geisterfürsten Keikobad entpuppt. Seitdem hält er sie in seinem 

Palast verborgen, wo er mit ihr selige Liebesnächte genießt. Der Falke aber, der vom Kaiser aus 



35 
 

Ärger darüber, dass er die Augen der Frau geschlagen hat, durch einen Pfeilschuss verwundet 

worden ist, entflieht. 

Die Feentochter ist also jetzt „Kaiserin“ geworden. Doch ein voller Mensch ist sie noch nicht, 

denn sie wirft keinen Schatten – was in der Symbolik der Erzählung bedeutet, dass sie nicht 

fähig ist, Kinder zu bekommen. Da kommt der Falke wieder und ruft ihr einen Spruch zu, den 

sie schon vorher auf einem Talisman gelesen hat, ohne ihn zu beachten: Wenn die Frau keinen 

Schatten wirft, muss der Kaiser zu Stein werden. In höchstem Schreck beschließt die Kaiserin, 

in die Menschenwelt hinabzusteigen, um von einem Menschen den Schatten zu erwerben. 

Dazu soll ihr ihre Amme, die immer bei ihr ist, helfen. Die Amme will sich aber keineswegs aus 

dem schönen Palast in die ihr verhasste Menschenwelt begeben; doch die Kaiserin, aufs 

Höchste entschlossen, lässt keinen Widerspruch gelten, und so steigen beide hinab, um eine 

geeignete Frau zu finden, der sie ihren Schatten abnehmen können. 

In der volkreichen Stadt, in der viel Schmutz und Niedrigkeit ist, lebt ein ungleiches Paar: Barak, 

der Färber, und seine Frau. Barak ist zwar äußerlich unschön und grobschlächtig, aber innerlich 

die Verkörperung natürlicher Güte und Nächstenliebe. Er unterstützt durch seine harte Arbeit 

nicht nur seine Frau, sondern auch drei verkrüppelte Brüder, die von ihm abhängig sind, und 

scheut bei diesem Liebeswerk kein Opfer. Nichts wünscht er aber sehnlicher, als eine große 

Schar Kinder zu haben, der er seine opferbereite Liebe angedeihen lassen könnte. Seine Frau 

dagegen, die viel jünger ist, ist zwar kein schlechter Mensch, doch unzufrieden und deshalb 

zanksüchtig. Sie sehnt sich nach Schönheit, Zartheit und feinerer sinnlichen Befriedigung, die 

sie jedoch von ihrem Mann nicht bekommt. Zwar nimmt er in der Nacht seine ehelichen Rechte 

wahr; doch er tut dies fast wie ein Tier und kann seine Frau deshalb weder befriedigen, noch 

in ihr echte Liebe erwecken. In der Sprache der Dichtung heißt das: Er kann „den Knoten ihres 

Herzens nicht lösen“.  

Auf diese beiden Menschen steuert die Amme geradeswegs zu, denn sie ahnt, dass die 

unzufriedene Frau bereit wäre, ihren Schatten – d.h. die Fähigkeit, Kinder zu gebären – um den 

Preis höheren Sinnengenusses wegzugeben. Sie bietet sich und die Kaiserin als Dienerinnen 

an, und benutzt die so hergestellte Verbindung, um der Frau alle Vorteile vorzuspiegeln, die 

sie vom Verschenken ihres Schattens erlangen könnte, vor allem ewige Jugend und Schönheit, 

die nicht mehr durch das lästige Gebären zerstört werden sollten. Die Färberfrau brauchte also 

nur auf die Mutterschaft zu verzichten; und um dies zu veranschaulichen, lässt die Amme fünf 

Fische, welche die ungeborenen Kinder symbolisieren, durch die Luft fliegen und in einer 

Bratpfanne landen, wo sie dann ihr Leben klagend aushauchen. Als Höhepunkt der Verführung 

lässt die Amme dann das Phantom eines schönen Jünglings erscheinen, der angeblich in 

Liebesschmachten nach der Färberin vergeht. Fast ist die junge Frau bereit, sich ihm 

hinzugeben; doch plötzlich schaudert sie zurück und ruft ihren Mann zu Hilfe. Dieser versteht 

jedoch ihre Not nicht, was bei ihr höchste Befremdung auslöst.  

Inzwischen hat sich die Kaiserin wieder in den einsamen Bergbereich des Kaisers 

zurückgezogen. Auch der Kaiser kommt dorthin; da er aber „Menschendunst“ riecht, wähnt 

er, seine Frau sei ihm untreu geworden, und will sie deshalb töten. Er vermag es jedoch nicht; 



36 
 

stattdessen wird er vom Falken, der wieder erschienen ist, in das Innere des Berges geführt. 

Was sich dort abspielt, wird in der Oper nicht gezeigt; doch aus der Märchenerzählung 

erfahren wir, dass ihm seine ungeborenen Kinder erscheinen und ihn anflehen, sie ins Leben 

hereinzulassen. Der Kaiser aber, der gewohnt ist, alle anderen Wesen als Jagdbeute zu 

betrachten, lässt sich durch die Bitten der Kinder trotz aller Warnungen vor der Hartherzigkeit, 

die sie aussprechen, nicht erweichen – und wird zu Stein. 

Inzwischen haben sich die Ereignisse im Färberhaus zugespitzt. Die Frau, durch die 

Grobschlächtigkeit Baraks immer mehr gereizt, will sich von ihm trennen und auf ihren 

Schatten verzichten. Die Amme, die mit der Kaiserin wieder dort eingefunden hat, wähnt sich 

deshalb nun am Ziel; doch die Kaiserin, die durch die Begegnung mit Baraks aufopferungsvoller 

Liebe bis ins Mark aufgewühlt worden ist, beginnt immer deutlicher zu verstehen, welches Leid 

und Unrecht sie dem Färberpaar zufügen würde, wenn sie der Frau den Schatten abnähme. 

Trotzdem scheint es für die Färberin kein Zurück mehr zu geben. In höchster Erregung 

schleudert sie Barak das Geständnis ins Gesicht, dass sie ihren Schatten weggegeben habe und 

für ewige Zeiten auf Mutterschaft verzichtet. Dies versetzt ihren Mann in eine solche Wut, dass 

er, sich selbst völlig vergessend, die Hand gegen seine Frau erhebt, um sie mit einem Schwert, 

das ihm die Amme in die Faust gezaubert hat, zu töten. Und da geschieht das große Wunder: 

Plötzlich erkennen sich Gatte und Gattin in ihrem wahren Wesen. Die Frau erkennt die 

wunderbare Kraft ihres Mannes und ihre bisher nur verdrängte Liebe zu ihm – und Barak 

erkennt blitzartig das Wesen seiner Frau in ihrer ganzen Schönheit und Zartheit. Doch bevor 

sie sich als Verwandelte vereinigen können, müssen sie schwere Prüfungen bestehen. Zu 

diesem Zweck werden sie durch eine geheime Macht in eine andere Sphäre entrückt – und mit 

ihnen die Kaiserin und die Amme.  

Der Schluss der Handlung gehört ganz der Läuterung der vier Hauptpersonen. Barak und seine 

Frau werden durch Reue gereinigt; doch die Kaiserin kann erst nach Lösung eines schier 

unlösbar erscheinenden Konfliktes verwandelt werden. Denn sie steht vor der Wahl, entweder 

der Färberfrau den Schatten wegzunehmen, damit der Kaiser aus seiner Versteinerung gelöst 

werden kann – oder auf den Schatten und damit auf die Erlösung des Kaisers zu verzichten, 

um das Lebensglück der beiden Menschen, in deren Schicksal sie sich ungefragt eingemischt 

hat, nicht zu zerstören. Um zu einer Entscheidung zu gelangen, muss sie sich zunächst von der 

Amme trennen, die alles daransetzt, den Schatten zu bekommen. Dann sucht sie ihren Vater 

Keikobad auf in der Hoffnung, dass er ihr einen Ausweg weisen würde. Um ihm zu begegnen, 

geht sie ins Innere des Berges, wo sie hinter einem Vorhang den unsichtbaren Geisterfürsten 

vermutet. Bevor sie ihn aber fragt, erlebt sie eine weitere Verstärkung ihres inneren Konflikts. 

Ein „Springquell goldenen Wassers“ steigt vor ihr auf, und unsichtbare Stimmen rufen ihr zu, 

sie brauche nur von diesem „Lebenswasser“ zu trinken, um den Schatten der Färberin zu 

bekommen und den Kaiser aus seiner Versteinerung zu befreien. Doch zugleich hört sie die 

Stimmen Baraks und seiner Frau, die noch getrennt sind und einander voller Sehnsucht 

suchen. Was soll sie tun? In ihrer höchsten Not ruft sie ihren Vater hervor, damit er über sie 

Gericht halte. Da wird auf einmal der Vorhang durchsichtig; doch anstatt Keikobad erblickt die 



37 
 

Kaiserin die Statue des durch ihre Schuld versteinerten Kaisers. Da hört sie wieder die Stimmen 

des Färberpaares; hier wie dort ihre Schuld, hier wie dort unermessliches Leid! Wie kann sie 

da zu einer Entscheidung kommen? Da steigt etwas aus ihrem tiefsten Inneren empor, das ihr 

gebietet, das eigene Glück und das Glück ihres Geliebten hintanzustellen und der elementaren 

Menschlichkeit den Vorrang zu geben. Ein „qualvoll stöhnender Schrei“ ringt sich aus ihrer 

Brust los: „Ich – will – nicht“ – und da fällt auf einmal ein Schatten von ihrem Körper herab. 

Indem sie darauf verzichtet hat, auf Kosten anderer ihr Mensch-Sein zu erlangen, wurde sie 

Mensch. 

Der Rest ist „Erlösung“: Das Färberpaar vereinigt sich in der freudigen Erwartung einer Schar 

von Kindern; der Kaiser wird aus seiner Versteinerung erlöst; und die Oper schließt mit dem 

Gesang der Ungeborenen, die nunmehr ins Leben treten dürfen. 

Das ist, vereinfacht erzählt, die Handlung der Frau ohne Schatten. Die Hauptaussage: die 

Menschwerdung des Kaisers und der Kaiserin, die erst durch den Verzicht der Kaiserin möglich 

wird – dass also wahres Menschentum nur durch Überwindung der Selbstsucht erlangt werden 

kann – diese Aussage liegt klar zutage. Es ist jene Lehre, die Goethe in zwei Zeilen seines 

Gedichtes „Die Geheimnisse“ verkündet hat:  

Von dem Gesetz, das alle Wesen bindet, 

befreit der Mensch sich, der sich überwindet. 

Diese Zeilen zitiert Hofmannsthal in einem Brief an Strauss mit dem Hinweis, dass sie „den 

innersten Gehalt“ seiner Dichtung wiedergeben.68    

Mag diese Kernaussage auch leicht zu erkennen sein, so gilt dies jedoch weniger für die vielen 

Nebenstränge der Handlung, sowie für die vielen Details, die diese umranken. Was sollen wir 

mit dem Falken, den Fischen, den beiden getrennten Bereichen des Lebens, mit Keikobad und 

der Amme, mit dem Lebenswasser und den vielen Zaubererscheinungen anfangen? Zwar 

ahnen wir, dass auch in diesen Details große Gedanken und eine tiefsinnige Aussage enthalten 

sind; doch sie scheinen sich zunächst einer klaren, bestimmten Deutung zu entziehen.  

Woher kommt diese Schwerverständlichkeit? Und wie sollen wir an das Werk herangehen, um 

Klarheit zu schaffen? 

Die Symbole 

Die Hauptschwierigkeit, die dem schnellen Verständnis der Frau ohne Schatten entgegensteht, 

liegt wohl in der Tatsache, dass sich Hofmannsthal in ihr größtenteils durch Symbole ausdrückt. 

Talisman, Speer, Falke, Lebenswasser – um von dem Hauptsymbol, dem Schatten, ganz zu 

schweigen – sind überall gegenwärtig, und auch Personen wie die Amme, der Geisterbote oder 

Keikobad selbst, sowie Schauplätze wie der Kaiserpalast oder die geheimnisvolle Höhle sind 

nicht als real aufzufassen und einzuordnen, sondern enthalten eine tiefere, symbolische 

Bedeutung.  



38 
 

Symbole werden vom Dichter aber nicht rational erfunden, sondern intuitiv aus dem 

Unbewussten „empfangen“69 – weshalb sie auch nur durch Intuition in ihrer ganzen Bedeutung 

erfasst werden können. Wenn man sie aber nur mit dem Gefühl aufnimmt, bleiben sie im 

Vagen; will man aus ihnen Erkenntnis gewinnen, so bedürfen sie der Deutung. Deshalb kann 

es durchaus sinnvoll sein, sich auch verstandesmäßig mit ihnen auseinanderzusetzen. 

Tatsächlich zeigt es sich, dass fast alle Symbole der Frau ohne Schatten bis zu einem gewissen 

Grad einer rationalen Erklärung zugänglich sind. Und diese Erklärung vermag viel zum tieferen 

Verständnis der geistigen Aussage des Werkes beitragen. 

Der Schatten: 

Das wichtigste Symbol in Hofmannsthals Dichtung ist der Schatten, und von seiner Deutung 

hängt das Verständnis des ganzen Werkes ab. Was sollen wir unter diesem Symbol verstehen? 

Zunächst ist der Schatten einfach ein Sinnbild für Mutterschaft, d.h. für die Fähigkeit und 

Bereitschaft, Kinder zu gebären. Das erfahren wir schon in der 1. Szene des Dramas, wenn die 

Amme sagt: „Ein Ungeborenes trägst du nicht im Schoß, Schatten wirfst du keinen“; und später, 

während sie auf die Färberin einredet, umschreibt sie den Verkauf des Schattens mit den 

Worten: 

  Abzutun Mutterschaft 

  Auf ewige Zeiten 

  Von deinem Leibe!  

Das ist jedoch nur die vordergründige Bedeutung des Symbols. Im weiteren Sinn bedeutet, 

einen Schatten zu haben, ein Mensch zu Sein – und zwar ein wirklicher Mensch „aus Fleisch 

und Blut“. Denn wer keinen Schatten wirft, hat keinen irdischen Körper, ist also ein reines 

Geistwesen. „Durch ihren Leib wandelt das Licht, als wäre sie gläsern“, sagt die Amme am 

Anfang des Dramas über die Kaiserin und drückt damit ihre Genugtuung darüber aus, dass ihre 

Pflegetochter noch kein Mensch ist. Wenn die Kaiserin also einen Schatten bekommen soll, so 

bedeutet das, dass sie aus dem Geisterstand heraustreten soll, um voller, irdischer Mensch zu 

werden.  

Um das zu werden, muss sie aber ihre volle menschliche Natur annehmen. Das ist die 

psychologische Bedeutung des Schattens, der sich hier mit dem Begriff deckt, wie er von C. G. 

Jung gebraucht wurde. Denn nicht nur jeder einzelne Mensch, sondern der Mensch an sich hat 

in seinem Wesen „dunkle“ Seiten, die als peinlich oder verwerflich empfunden und deshalb 

ins Unbewusste verdrängt werden. Ein Mensch, der sein ganzes Menschentum verwirklichen 

will, darf diese nicht verleugnen. Deshalb gehört zur „Individuation“ im Jung’schen Sinne 

unbedingt die „Annahme des Schattens“. Doch wer sein Mensch-Sein bejaht, muss auch das 

Leben bejahen. Und auch das Leben hat seine Schattenseiten; denn es besteht nicht nur aus 

Glück und Freude, sondern bringt auch unweigerlich Schmerzen und Leid mit sich und 

beinhaltet viel Niedriges und Abstoßendes. So kann man im Schatten auch ein Symbol für alles 

Widerwärtige erblicken, das nicht nur die eigene Persönlichkeit, sondern auch das Leben, in 



39 
 

das man hineingestellt ist, enthält. Nur, wenn man bereit ist, dies alles anzunehmen, kann man 

voll Mensch werden. 

Schließlich bedeutet, einen Schatten zu haben, nicht für sich, sondern für andere zu leben. 

Denn eine Mutter lebt ganz für ihre Kinder und ist bereit, unendliche Opfer für deren Erhaltung 

und Gedeihen auf sich zu nehmen. Dehnt man aber diese Bereitschaft, für das Wohl anderer 

Wesen Opfer zu bringen, ins Weite, dann wird daraus ein allgemeines Prinzip, das für jeden 

Menschen, gleich ob Frau oder Mann, gilt und auch auf die verschiedenste Art und Weise 

verwirklicht werden kann. So ist der Schatten im weitesten Sinne auch ein Symbol für eine 

innere Haltung, die den Egoismus überwindet und den Menschen dazu bringt, das eigene 

Leben in den Dienst anderer zu stellen. „Dienst ist ein Weg zur Herrschaft, es gibt keinen 

anderen“, rufen die ungeborenen Kinder dem Kaiser in der Höhle zu. Einen Schatten zu 

erwerben bedeutet demnach nicht nur, Mensch im gewöhnlichen Sinne des Wortes zu 

werden, sondern ein höherer, sittlicher Mensch, der sich seiner Verantwortung für anderes 

Leben bewusst ist, das er nicht für seine eigenen Zwecke ausbeutet, sondern dem er sich 

dienend hingibt.   

Hinter diesem Gedanken steht die Überzeugung Hofmannsthals, dass uns das Leben nicht 

einfach geschenkt wird, sondern dass wir für das unermessliche Glück, leben zu dürfen, einen 

Preis zu errichten haben. In der Märchenerzählung heißt es deshalb, dass die Kaiserin nicht 

imstande sein wird, die Versteinerung des Kaisers aufzulösen, „wofern sie nicht der Erde mit 

dem Schatten ihr Geschick abkauft“. Nicht für sich allein zu leben, sondern das eigene Leben 

in den Dienst an anderen und am Ganzen zu stellen: das ist die Gegenleistung, die wir dafür zu 

bringen haben, dass uns das Geschenk des Lebens zuteilgeworden ist.  

So wird der Schatten zu einem Symbol höheren Menschentums – und zugleich für alles 

Negative, das sich der Verwirklichung dieses Menschentums in den Weg stellt. Dieses Negative 

anzunehmen, bedeutet für ein geistiges Wesen wie die Kaiserin ein ungeheures Opfer. Doch 

nur, wenn sie dieses Opfer bringt, kann sie aus der Präexistenz heraustreten, um ein Mensch 

unter Menschen zu sein und den ihr zugewiesenen Platz im Leben einzunehmen. Und dass 

dies ihr „Schicksal“ ist, ist die Kernaussage des Werkes. 

Der Lebensteppich: 

Wie kommt aber Hofmannsthal überhaupt zu der Überzeugung, dass es die höhere 

Bestimmung des Menschen ist, sein eigenes Leben in den Dienst des Ganzen zu stellen? Die 

Antwort auf diese Frage gibt das Symbol des Lebensteppichs.70 Drei Stellen sind es, an denen 

in der Märchenerzählung dieser Teppich beschrieben wird. Der Text der ersten enthält bereits 

alles Wesentliche das Symbols; er lautet: 

„Das Mädchen hielt einen gerollten Teppich in Händen, den sie vor den Kaiser hinlegte; 

dabei neigte sie sich bis fast an den Boden. – Vergib, o großer Kaiser, sagte sie [… ] daß 

ich dein Kommen überhören konnte, vertieft in die Arbeit an diesem Teppich. Sollte er 

aber würdig werden bei der Mahlzeit, mit der wir dich vorlieb zu nehmen bitten, unter 

dir zu liegen, so durfte der Faden des Endes nicht abgerissen, sondern er mußte 



40 
 

zurückgeschlungen werden in den Faden des Anfanges [… ] Der Teppich lag vor seinen 

Füßen; er sah nur einen Teil und nur die Rückseite, aber er hatte nie ein Gewebe wie 

dieses vor Augen gehabt, in dem die Sicheln des Mondes, die Gestirne, die Ranken und 

Blumen, die Menschen und Tiere ineinander übergingen.“ 

Die zweite Stelle verstärkt den bereits empfangenen Eindruck:  

„Das Mädchen war am oberen Ende des Tisches niedergekniet, sie breitete den Teppich 

aus und lud ihn ein, sich darauf niederzulassen. Das Gewebe war unter seinen Füßen, 

Blumen gingen in Tiere über, aus den schönen Ranken wanden sich Jäger und Liebende 

los, Falken schwebten darüber hin wie fliegende Blumen, alles hielt einander 

umschlungen, eines war ins andere verrankt, das Ganze war maßlos herrlich“… 

Später wird das Gleiche in Gestalt eines Blumenarrangements flüchtig angedeutet: 

„Als er die Augen wieder aufschlug sah er den ganzen Tisch mit Blumen bedeckt, die im 

Licht der Lampe aufleuchteten wie ausgeschüttete Edelsteine, er sah noch, wie die Hand 

des Mädchens die letzten an der Seite zu den übrigen hingleiten ließ, wie sie ihr aus den 

Händen flossen und sich von selber ordneten und schließlich alle geordnet dalagen 

gleich einer herrlichen kunstvollen Stickerei.“ 

Der Hauptgedanke, welchen diese schönen und tiefsinnigen poetischen Bilder zum Ausdruck 

bringen wollen, ist das, was am Ende der Erzählung „das ewige Geheimnis der Verkettung alles 

Irdischen“ genannt wird. Es ist der Gedanke, dass das Leben trotz aller Vielfalt eine Einheit 

bildet, eine Einheit, in der jedes einzelne Wesen mit jedem anderen zusammenhängt, alle 

aufeinander angewiesen sind, und deshalb jedes einzelne auch für jedes andere 

Verantwortung trägt. Ferner kommt darin das Prinzip der Verwandlung zum Ausdruck. Denn 

die Wesen hängen nicht nur durch äußere Beziehungen miteinander zusammen, sondern sind 

nur verschiedene Formen des einen großen Lebens; und da sie von gleicher Substanz sind, 

können sie auch ineinander übergehen. Dass es aber ein ungeborenes Kind ist, das den Teppich 

ausbreitet, weist auf das Prinzip der ewigen Verjüngung hin, durch das die Kontinuität und 

Fortdauer des Ganzen gewährleistet wird. Und deshalb darf der Mensch nie ein Ende setzen, 

sondern soll sein eigenes Leben mit dem Ganzen verknüpfen, indem er den Endfaden in den 

Faden des Anfangs zurückschlingt – d.h. indem er sein eigenes Leben dazu verwendet, 

kommendes Leben zu ermöglichen – sei es durch Kinder zeugen, oder einfach dadurch, dass 

er eine lebenswerte Welt für kommende Generationen zurücklässt.  

Da sich der Kaiser in der Höhle befindet – also in einem inneren Bereich, wo die Kräfte wirksam 

sind, welche die Ereignisse der Außenwelt bewirken – sieht er nur die Rückseite des Teppichs 

und nicht dessen glänzende Oberfläche. Doch die Erwähnung der „Jäger“, der „Liebenden“ 

und sogar der „Falken“ zeigt, dass sein Schicksal unauflöslich in diesen Teppich des Lebens 

miteingeflochten ist – so dass er, wenn er versuchen wollte, sich davon selbstherrlich zu 

isolieren, nicht nur seine wahre Aufgabe als Mensch verraten würde, sondern gar nicht 

bestehen könnte. 



41 
 

Ein wunderbares Bekenntnis zur Schönheit des Lebens also, und zugleich eine Aufforderung 

an jeden Menschen, die ihm schicksalhaft bestimmte Aufgabe beim Weben des großen 

Teppichs anzunehmen und zu erfüllen. Mit diesem Bild, in dem es gelungen ist, die östliche 

Erkenntnis der metaphysischen Einheit alles Seienden mit der westlichen Diesseitigkeit zu 

einer Synthese zu verbinden, hat Hofmannsthal eine vertiefte Welt- und Lebensbejahung 

verkündet, die als die schönste Frucht der abendländischen Kultur gelten kann.71  

Die obere und untere Welt: 

Zu den wichtigen Symbolen der Frau ohne Schatten gehört auch das Vorhandensein einer 

„oberen“ und einer „unteren“ Welt. Diese Einteilung in oben und unten bezieht sich zunächst 

auf die Menschen; mit der Gegenüberstellung von oben und unten soll ausgedrückt werden, 

dass es zwei verschiedene menschliche Grundtypen gibt, einen nach oben strebenden, 

geistigen, und einen erdverbundenen, natürlichen. Das Wesen des Menschen wird also in zwei 

Teile auseinandergenommen, um die Zwiespältigkeit seines Wesens darzustellen, das zugleich 

am Engelhaften und am Tierischen teilhat. Es ist derselbe Gedanke, den Schikaneder und 

Mozart in der Zauberflöte durch die beiden Paare Tamino/Pamina und Papageno/Papagena 

darstellen wollten; und er bildet auch den Urkeim von Hofmannsthals Dichtung. Wie er in 

einem Brief aus dem Jahre 1911, also bevor die Konturen der Oper feststanden, an Strauss 

schrieb: 

Mir schwebt da etwas ganz Bestimmtes vor, etwas, das mich sehr fasziniert, und das 

ich ganz sicher ausführen werde, ob für Musik oder nur als Ausstattungsstück mit 

begleitender Musik [… ] es ist ein Zaubermärchen, worin zwei Männer und zwei Frauen 

einander gegenüberstehen…“72 

Doch nicht nur die Menschen selbst, sondern auch ihr Lebensumfeld wird durch diese Polarität 

bestimmt. Deshalb hat man in der Frau ohne Schatten auf der einen Seite die obere Welt des 

Kaiserpalastes, in der nur Glanz und Schönheit herrscht, und auf der anderen die untere des 

Färberhauses, in dem das Leben durch öde Armut und geisttötende Mühe bestimmt wird. 

Damit ist jedoch die symbolische Bedeutung der beiden Sphären noch nicht erschöpft. Denn 

die beiden Bereiche werden nicht nur von Menschen bevölkert, sondern sind auch die 

Heimstätte überpersönlicher Kräfte. In der Sphäre Baraks und seiner Frau herrschen 

chthonische Kräfte der Tiefe, die naturkatastrophenartig hervorbrechen können. Dies sieht 

man am deutlichsten am Ende des II. Aktes der Oper, wo kurz vor dem unkontrollierten 

Ausbruch der gewaltigen seelischen Kräfte des Färberpaares die Natur selbst in heftige 

Bewegung gerät und ihre dunkelste, gefährlichste Seite offenbart. „Es dämmert im Raum, wird 

allmählich dunkler und dunkler“, lautet an jener Stelle die szenische Vorschrift des Dichters. 

Und Baraks Brüder, „in ein lang gezogenes Geheul“ ausbrechend, klagen angstvoll: 

  Es ist etwas, und wir wissen nicht, was es ist, o mein Bruder! 

  Die Sonne geht aus mitten am Tage, 

  und der Fluß bleibt stehen und will nicht mehr fließen o mein Bruder! 



42 
 

Genauso reicht aber die obere Sphäre über das bloß Menschliche hinaus. Denn dort ist der 

Bereich der Geister, die als geheime Schicksalsmächte das Handeln und Leiden der Menschen 

lenken. Die Polarität also, die das Menschenbild der Frau ohne Schatten bestimmt, erstreckt 

sich auch auf das Weltbild, das neben der natürlichen Welt auch die Existenz einer 

übersinnlichen Wirklichkeit anerkennt. Diese höhere Dimension wird durch eine Reihe 

symbolischer Gestalten zum Ausdruck gebracht, deren Mittelpunkt der Geisterfürst Keikobad 

bildet.   

Keikobad:  

Was wissen wir über Keikobad? Als absolut Unsichtbares ist er wohl ein Symbol für den 

transzendenten Gott, der an sich unfassbar und unerkennbar ist. Als solches entzieht er sich 

aber jeder Deutung; und man kann auch annehmen, dass Hofmannsthal, der wie Goethe ganz 

dem Leben und seiner Problematik zugewandt war, auch wenig Interesse daran hatte, durch 

diese Symbolik das metaphysische Wesen Gottes zu beleuchten. Ihm war vielmehr daran 

gelegen, zu zeigen, wie sich das, was wir „das Göttliche“ nennen, im irdischen Menschen und 

dessen Leben manifestiert – und wie wir uns dazu zu verhalten haben. Deswegen sind es zwei 

andere Attribute Keikobads, die ihn für uns interessant machen: Er ist die oberste 

Schicksalsmacht – und die höchste moralische Instanz. 

Als Schicksalsmacht ist Keikobad überall und immer präsent. Dabei bedient er sich einer 

ganzen Schar von dienstbaren Geistern, wozu der Geisterbote, der gleich zu Anfang der Oper 

auftritt, sowie der „Hüter der Schwelle“, der in der großen Entscheidungsszene der Kaiserin ihr 

das Lebenswasser anbietet, gehören.73 Er lenkt nicht nur die Handlungen der „oberen“ 

Menschen, indem er ihnen Boten schickt oder Talismane mit geheimnisvollen 

Schicksalssprüchen zukommen lässt, sondern greift auch fortwährend in das Geschehen der 

„unteren“ Sphäre ein. „Es sind Übermächte im Spiel“, ruft die Amme aus, da kurz vor der 

Katastrophe des Färberpaares Dunkelheit über die Erde einbricht; und Keikobad ist es, der 

Barak, da er seine Frau töten will, im entscheidenden Augenblick das Zauberschwert aus der 

Hand windet.  

Diese Allgegenwart einer höheren Schicksalsmacht könnte die Vermutung nahelegen, dass in 

der Frau ohne Schatten ein Weltbild herrschte, in dem die menschliche Freiheit keinen Platz 

hätte; denn Vorausbestimmung und Willensfreiheit scheinen sich gegenseitig auszuschließen. 

Doch wie wir bereits gesehen haben, ist für Hofmannsthal der Gegensatz zwischen beiden nur 

ein scheinbarer. Denn in Wirklichkeit ist die „höhere Notwendigkeit“, die dem Menschen als 

ein von außen kommendes Schicksal erscheint, seine eigene höhere Notwendigkeit, die in 

seinem eigenen Inneren latent vorhanden ist und eben nur befreit zu werden braucht, um ihn 

in Einklang mit den höchsten Absichten der Schicksalsmächte zu versetzen. Äußere, 

„schicksalhafte“ Ereignisse dienen nur dazu, das in Inneren des Menschen schlummernde 

Schicksal wachzurufen und in Tätigkeit zu versetzen. Demnach ist das Schicksal keineswegs 

eine Macht, die danach trachtet, den Menschen einem fremden, höheren Willen zu 

unterjochen, sondern im Gegenteil: Es will ihm helfen, zu innerer Freiheit zu gelangen. 

Schicksal und Freiheit stehen sich also nicht als unüberbrückbare Gegenätze gegenüber, 



43 
 

sondern wirken zusammen, um den Menschen zu seiner eigentlichen Bestimmung 

hinzuführen – die eben in der freien Verantwortlichkeit besteht. 

Wenn man das Eingreifen Keikobads genau betrachtet, entdeckt man, dass er tatsächlich nie 

irgendeine Handlung erzwingt – ja, sogar nie irgendeine Handlung auch nur vorschreibt. Wie 

der „daimonion“ des Sokrates warnt er zwar vor Taten, die für die betreffende Person 

katastrophale Auswirkungen haben könnten; doch er überlässt es den Menschen, den rechten 

Weg zu erkennen und diesen zu gehen. Nie sagt er: „Handele so oder so“; sondern er verweist 

nur darauf, welche Folgen eine bestimmte Handlung haben müsste, und überlässt es der freien 

Entscheidung des Menschen, wie er mit dieser Erkenntnis umgeht. Er lenkt – aber er zwingt 

nicht.  

So lässt er z.B. die Kaiserin durch die Stimme des Falken an den Spruch des Talismans erinnern; 

dieser besagt aber nur, dass, wenn die Kaiserin keinen Schatten wirft, der Kaiser versteinern 

wird – nicht jedoch, dass sie unter allen Umständen den Schatten erwerben soll oder muss. 

Und ebenso wird in der Märchenerzählung, wenn der Kaiser in der Höhle seiner großen 

Entscheidung entgegengeht, kein Spruch verkündet, die ihm etwa vorscheibt, dass er seine 

Hartherzigkeit überwinden und sein Leben in den Dienst anderer Menschen stellen soll, 

sondern es werden ihm einfach die Kinder vorgeführt, denen der Weg ins Leben versperrt 

bleiben muss, wenn er in seinem Egoismus verharrt. Und die Weisheitssprüche, die diese 

verkünden, enthalten keine Gebote, sondern weisen einfach auf Gesetzmäßigkeiten hin. Wie 

der Kaiser darauf reagiert, bleibt seinem freien Willen überlassen. 

Ein Hauptmittel, wodurch Keikobad diese Lenkung ohne Zwang betätigt ist die Versuchung:  Er 

spiegelt einem Menschen das Falsche vor und reizt ihn damit solange, bis das latent 

vorhandene Gefühl für das Richtige hervorbricht und er dann spontan von sich aus die rechte 

Entscheidung trifft. So geschieht es mit der Färberin, die durch die Erscheinung des Efriten – 

eine phantomartige Verkörperung der tierischen Begierde – beinahe der Verlockung zum 

grobsinnlichen Genuss erliegt, doch im letzten Augenblick plötzlich zum Bewusstsein ihrer 

schicksalhaften Verbundenheit mit Barak erwacht und ihn gegen die Versuchermacht zu Hilfe 

ruft. Auch bei der Kaiserin wendet Keikobad dieses Mittel an, wenn er in der Tempelszene das 

„Wasser des Lebens“ vor ihren Augen emporsprudeln lässt; denn er weiß, dass es einer solchen 

radikalen Versuchung bedarf, um die Kraft der elementaren Menschlichkeit in ihr wachzurufen, 

die sie schließlich dazu befähigen wird, aus sich heraus die rechte Entscheidung zu treffen.74 

Auch was die Moral anbelangt, lässt Keikobad die Freiheit des Menschen unangetastet. Denn 

er ist zwar der höchste Richter, vor dem sich der Mensch in jedem Augenblick zu verantworten 

hat, und als solcher wird er auch von der Kaiserin, da sie im Inneren des Tempels ihrer großen 

Entscheidung entgegengeht, angerufen: 

  Ich will mein Gericht! 

  Zeige dich, Vater! 

  Mein Richter, hervor!   



44 
 

Doch sobald der Vorhang, hinter dem sie ihren Vater vermutet, durchsichtig wird, erblickt sie 

nicht Keikobad, sondern die steinerne Statue des Kaisers. Anstatt sie also mit einem 

Richterspruch auf den rechten Weg zu zwingen, zeigt ihr Keikobad die Folgen ihrer eigenen 

Taten. Er appelliert also an das Gewissen, das nichts anderes ist, als die „höhere 

Notwendigkeit“ im menschlichen Herzen. Und wenn von ihm als Richter im Hinblick auf die 

Moral irgendeinen Zwang ausgeübt wird, so ist es der „Zwang“ zur Eigenverantwortlichkeit.75  

Das ist auch der Sinn jenes großartigen Bekenntnisses, mit dem sich die Kaiserin für immer von 

der Amme trennt: 

  Aus unsern Taten 

  steigt ein Gericht! 

Aus unserm Herzen  

ruft die Posaune, 

die uns lädt.  

In diesen Worten ist die Essenz nicht nur der Frau ohne Schatten, sondern der ganzen 

humanistischen Kultur des Abendlands enthalten. Wie über dem Eingang des Tempels zu 

Delphi der Spruch „Erkenne dich selbst“ stand, so müsste über dem Tempel des 

abendländischen Geistes die Worte der Kaiserin in goldenen Lettern den Eintretenden 

entgegenleuchten – und überall auch dort leuchten, wo von diesem Geist geredet wird.  

Die Amme: 

Zu den Symbolen muss man auch die Figur der Amme rechnen; denn sie ist kein Mensch, 

sondern ein zum Reiche Keikobads gehöriges Geistwesen, in dem bestimmte Seelenkräfte 

verkörpert erscheinen. Wie die anderen Symbole wirft auch sie einige Rätsel auf, die erst gelöst 

werden müssen, bevor man die Bedeutung dieser Figur für die geistige Aussage des Werkes 

verstehen kann.  

Dass die Amme zunächst rätselhaft erscheint, liegt in ihrem Wesen begründet, das selbst 

vieldeutig und widersprüchlich ist. Dies kommt wiederum daher, dass sie drei verschiedene 

Prinzipien verkörpert, die zwar alle innerlich zusammenhängen, jedoch in ihrer äußeren 

Erscheinung sehr unterschiedlich sind. Das erste wird durch ihren Namen bezeichnet: Als 

„Amme“ symbolisiert sie die hemmende Kraft, die den Menschen an der Mutterbrust halten 

will und ihn deshalb an seiner Reifwerdung hindert.76 Da aber diesem Festhalten am Zustand 

der Präexistenz ein egoistisches Bestreben zugrunde liegt – nämlich die Erhaltung einer 

elitären Lebensweise und das Vermeiden von Leid um jeden Preis – ist sie auch eine 

Verkörperung des Egoismus. Und da der Egoismus, um seine Ziele zu erreichen und um den 

Menschen von der Richtigkeit seiner Ziele zu überzeugen, alle Kniffe und Kunststücke des 

Verstandes als Mittel einsetzt, ist die Amme schließlich auch ein Symbol für den Verstand, 

insofern sich dieser als Werkzeug eines verkehrten Willens missbrauchen lässt.77 Deshalb sagt 

die Kaiserin in der Erzählung von ihr: „Du findest die Wege und ahndest die Mittel, die 

Bedingungen sind dir offenbar, das verbotene weißt du zu umgehen.“  



45 
 

Diese dreifache Symbolik kommt in der äußeren Erscheinung der Amme, wie sie von 

Hofmannsthal an verschiedenen Stellen beschrieben wird, zum Ausdruck. Aufgrund ihres 

Namens würde man erwarten, in ihr eine vertrauenserweckende, mütterliche Frau mit großen, 

nährenden Brüsten zu erblicken. Da aber die Grundlage ihres Handelns der Egoismus ist, wird 

sie als ausgesprochen hässlich, ja widerwärtig geschildert; und als Verkörperung des 

dienstbaren Verstandes ist sie schlank und wendig wie eine Schlange. Die „abscheuliche Fratze, 

die sie sich für die Menschenwelt angelegt hatte“ – so heißt es in der Märchenerzählung – 

„glich wirklich dem Kopf einer aufgerichteten gesprenkelten Schlange“; sie hatte einen 

„zahnlosen Mund, in dem die zauberisch beredte Zunge zwischen dünnen Lippen eilig 

herumfuhr“, und „wimperlose Augen“, die fortwährend zuckten. Und da die Art des 

Verstandes, die sie symbolisiert, doppelzüngig ist, wird die Amme auch als zweifarbig 

geschildert: Ihr Kleid „war aus schwarz und weißen Flecken zusammengesetzt, daß sie erschien 

wie eine gesprenkelte Schlange“ oder „eine schwarz-weiße Elster“. In einem Brief an Strauss 

spricht Hofmannsthal von „dem Doppelgesicht der Amme, die zwischen dem Dämonischen 

und dem Grotesken schillert“.78    

Die Bedeutung der Amme wird erst dann völlig klar, wenn man versteht, dass sie keine 

selbständige Person ist, sondern als Verkörperung des Egoismus ein Prinzip oder eine 

Seelenkraft darstellt, welche die Kaiserin in ihrem eigenen Inneren zu überwinden hat. Das 

Hauptanliegen dieser Kraft ist, die Kaiserin im Stadium der Präexistenz festzuhalten. Denn als 

Egoismus ist sie von Hass auf die niedere Welt erfüllt, die – wenn die Kaiserin mit ihr in 

Berührung käme – nicht nur durch ihre Gemeinheiten und Hässlichkeiten die Reinheit und 

Schönheit der Feentochter beflecken, sondern dieser auch die Bürde von Leid, Schuld und 

Verantwortung aufladen würde, die sie daran hindern könnte, sich den verfeinerten Genüssen, 

die ihr die obere Sphäre bietet, ungetrübt hinzugeben. Deshalb versucht die Amme mit immer 

neuen Mitteln, die Kaiserin an sich zu binden. Solange die Kaiserin noch ein reines Geistwesen 

ist, will die Amme verhindern, dass sie sich mit dem Kaiser verbindet, und nur widerwillig 

findet sie sich damit ab, dass sie sich ihm hingibt. Ist aber dieser erste Schritt ins menschliche 

Leben vollzogen, so will sie wenigstens dafür sorgen, dass das Unheil nicht weiter fortschreitet, 

und die Kaiserin zumindest in der elitären Welt des Kaiserpalastes bleibt. Sobald die Kaiserin 

aber beschließt, trotz des Widerstands ihrer Pflegerin in die Menschenwelt hinabzusteigen, 

um einen Schatten zu erwerben, muss sich die Amme auch dieser neuen Niederlage 

anapassen; um die Kaiserin nicht ganz zu verlieren, macht sie eine Kehrtwendung und setzt 

nunmehr alle ihre Künste dafür ein, einen passenden Schatten zu finden.  

Erst als sich die Kaiserin im III. Akt kurz vor ihrer großen Verwandlung durch eine gewaltige 

Willensanstrengung von der Amme endgültig trennt, ist deren Macht gebrochen. Und da 

erweist es sich, dass sie alles verspielt hat. Als Verkörperung des dienstbaren Verstandes, der 

bereit ist, jede Falschheit und jeden Betrug anzuwenden, um seine Zwecke zu erreichen, muss 

sie der Macht des höheren Geistigen, das allein der Wahrheit verpflichtet ist, weichen. Und als 

Dämon des Egoismus muss sie ihr „Kind“, das nun zum selbstverleugnenden Opfer 

entschlossen ist, endgültig für verloren geben. Doch auch ihren Platz in dem von Keikobad 



46 
 

gelenkten Schicksalsgeschehen hat sie verwirkt. Denn auch sie war in den großen 

Lebensteppich eingewoben, in dem sie ihren Beitrag zum Gedeihen des Ganzen hätte leisten 

sollen. Keikobad hatte für sie die Rolle einer Versucherin ausersehen, und wenn sie diese Rolle 

zu Ende gespielt hätte, wäre sie wenigstens ein nützliches Glied des Geisterreiches geblieben. 

Doch indem sie sich, von dem egoistischen Drang erfüllt, die Kaiserin um jeden Preis an sich 

zu binden, selbstherrlich dem Gebot des Geisterfürsten widersetzt, zeigt sie, dass sie kein 

brauchbares Werkzeug mehr für die höheren Schicksalsmächte sein kann. Sie ist also in jeder 

Hinsicht gescheitert und muss abtreten.  

Der Untergang der Amme wird in der Märchenerzählung und in der Oper verschieden 

geschildert. In der Erzählung irrt die Amme nach der Trennung von der Kaiserin in dem ihr 

unverständlich gewordenen Geisterreich hilflos umher, bis sie schließlich zusammenbricht. Das 

Letzte, was wir von ihr erfahren, ist die lapidare Mitteilung: „Da warf sie sich zu Boden und 

drückte das Gesicht gegen den harten Stein.“ In der Oper dagegen wird ihr Ende ausführlich 

dargestellt; ja, sie erhält dort – wohl aus dramaturgischen Gründen – sogar eine Art langer 

„Abschiedsarie“.79 Den Text dieser „Arie“ in ihren Einzelheiten symbolisch deuten zu wollen, 

würde hier zu weit führen. Es genügt, festzustellen, dass die Amme zum Schluss von dem 

Geisterboten mit schrecklichen Beschimpfungen aus dem Geisterreich verstoßen und als 

Strafe in die ihr verhasste Menschenwelt verbannt wird. Niedriges muss zu Niedrigem; was die 

Amme verkörpert, hat im höheren Menschentum, wie es am Ende der Oper erreicht wird, 

keine Existenzberechtigung mehr.  

Die Hauptpersonen 

Wenn Hofmannsthal die Polarität der menschlichen Natur dadurch zum Ausdruck bringt, dass 

er ihr zwei scharf voneinander getrennte Sphären als Heimat zuweist, so bezeichnetet er damit 

zwei Extreme, zwischen denen sich die vielfältigen Möglichkeiten des menschlichen Lebens 

entfalten können. Die Extreme selbst sind aber einseitig; und wie alles Einseitige stellen sie 

weder einen Idealzustand dar, noch können sie von Dauer sein. Diese Unvollständigkeit, die 

nach Ergänzung verlangt, bildet den Ausgangspunkt der Handlung; und sie betrifft alle vier 

Hauptpersonen. Denn sowohl die „unteren“ wie die „oberen“ Menschen befinden sich in der 

Präexistenz – d.h. sie existieren zwar, jedoch nicht vollständig und gehen dadurch an ihrer 

wahren Bestimmung vorbei. Der Unterschied besteht darin, dass die einen von unten, die 

anderen von oben nach der Mitte zustreben: Um vollständige Menschen zu werden, müssen 

sich die tierhaft-natürlichen Menschen dem Geistigen anzunähern, während sich die geistigen 

Menschen vor die Aufgabe gestellt sehen, das Erdhafte zu pflegen und in ihr Wesen zu 

integrieren. In Hofmannsthals Worten: 

„Es müssen alle vier gereinigt werden [… ] zu trübe irdisch das eine Paare, zu stolz und 

ferne der Erde das andere.“80 

Hinzu kommt, dass die Menschen der oberen Sphäre, die in einseitiger Geistigkeit leben, sich 

freiwillig isolieren, indem sie bewusst das volle Leben wegen dessen Schattenseiten ablehnen, 

während die Bewohner der unteren, tierhaft-natürlichen Sphäre unfreiwillig darin verweilen, 



47 
 

weil die äußeren Umstände ihnen keine Möglichkeit bieten, sich daraus emporzuheben. 

Gelingt es aber den oberen und unteren Menschen, sich zu vervollständigen, werden sie zwar 

ihrer Herkunft entsprechend immer noch verschiedene Schwerpunkte haben; doch sie werden 

alle auf die ihnen gemäße Art und Weise ihr Schicksal verwirklichen und sich voll mit dem 

Leben verbinden können.   

Das „Allomatische“: 

Wie das Teppichgleichnis zeigt, beruht die Frau ohne Schatten auf einer Weltsicht, die das 

Leben als eine große Einheit betrachtet, in der kein Wesen für sich allein existiert, sondern mit 

allen anderen, sowie mit dem Ganzen durch unzählige Fäden verbunden ist. So überrascht es 

auch nicht, dass die Hauptpersonen des Dramas gegenseitig voneinander abhängen, und die 

Schicksale der einen nur im Zusammenhang mit den Taten und Leiden der anderen 

verständlich sind. Am auffallendsten ist diese gegenseitige Abhängigkeit bei dem Kaiser und 

der Kaiserin. Denn obwohl es die eigene Hartherzigkeit ist, die den Kaiser versteinern lässt, 

empfindet die Kaiserin das schreckliche Schicksal ihres Gatten als ihre eigene Schuld, so dass 

sie angesichts der steinernen Statue ausrufen muss: 

Erfüllt der Fluch! 

Meines Wesens  

unschuldige Schuld 

an ihm gestraft [… ] 

Mein Geschick 

seine Schuld! 

Meine Schuld 

sein Geschick! 

Und da der Kaiser nicht imstande ist, seine eigene Schuld zu tilgen und sich aus der 

Versteinerung zu lösen, muss es die Kaiserin für ihn tun. Es findet also eine stellvertretende 

Erlösung statt. Ein Wesen nimmt die Schuld eines anderen Wesens auf sich, büßt dafür und 

bewirkt dadurch die befreiende Verwandlung des anderen.  

Wie sollen wir das verstehen? Natürlich könnte man sich mit einiger Mühe eine Erklärung 

zurechtlegen, die mit dem positivistischen Weltbild im Einklang steht und sich im Rahmen der 

oberflächlichen Kausalität bewegt: Die Kaiserin hat, indem sie dem egoistisch begehrenden 

Liebeswerben des Kaisers nachgab und sein verfeinertes Genussleben teilte, ihn in seiner 

Hartherzigkeit bestärkt und kann nun, indem sie durch ihre Aufopferung für die Menschen ein 

sichtbares Beispiel für echte Menschlichkeit gibt, so auf ihn einwirken, dass sich seine 

Verhärtung wieder auflöst. Doch das ist gewiss nicht die Ansicht Hofmannsthals. Vielmehr ist 

der Dichter davon überzeugt, dass es zwischen zwei Menschen eine derart innige seelische 

Beziehung geben kann, dass das, was im Inneren des einen geschieht, sich zugleich im Inneren 

des anderen ereignet. Diese geheimnisvolle Übereinstimmung zwischen zwei Seelen nannte 

er „das Allomatische“; und in Ad me ipsum bezeichnete er Die Frau ohne Schatten als den 

„Triumph des Allomatischen.“ 81 



48 
 

Für den christlich erzogenen Menschen ist diese Idee nichts Neues. Denn dass Jesus den 

Menschen die Erlösung brachte, die sie sich selbst nicht geben konnten, indem er 

stellvertretend ihre Sünden auf sich nahm und stellvertretend für sie litt, ist eines der 

Grunddogmen des kirchlichen Christentums. Doch auch dem Kenner der Werke Wagners ist 

diese Idee vertraut; denn dort wird die Hauptperson oft durch eine andere „erlöst“ – so der 

Holländer durch Senta, Tannhäuser durch Elisabeth, oder Kundry und Amfortas durch Parsifal. 

In allen diesen Fällen besteht eine geheimnisvolle innere Beziehung zwischen Wesen, die in 

der raumzeitlichen Dimension als voneinander getrennt erscheinen. Wie so etwas möglich ist, 

entzieht sich wohl der rationalen Deutung. C. G. Jung zieht den Begriff des „kollektiven 

Unbewussten“ heran, um solche Zusammenhänge zu erklären; die altchinesische Philosophie 

sieht sie darin begründet, dass alle Wesen in fortwährender Verbindung mit dem Dao, dem 

Seinsgrund stehen, der sich „synchronistisch“ in verschiedenen Einzelwesen zugleich 

manifestieren kann. Hofmannsthal versucht, es im Bild des Teppichs anschaulich zu machen.  

Für die geistige Aussage der Frau ohne Schatten ist allerdings die begriffliche Erklärung weniger 

wichtig als die einfache Feststellung, dass es solche Beziehungen eben gibt. Denn ein solch 

radikales Voneinander-abhängig- und Aufeinander-angewiesen-Sein bedingt eine ebenso 

radikale Verantwortung. Nichts, was der einzelne Mensch tut, betrifft nur ihn allein, sondern 

hat eine – von ihm vielleicht gar nicht geahnte – Auswirkung auf andere. Grenzenlose 

Verantwortung allem Lebenden gegenüber ist also die Forderung, die sich als letzte 

Konsequenz aus der Idee der „allomatischen“ Verbundenheit ergibt. Und das ist der Kern der 

ethischen Aussage der Frau ohne Schatten. 

Der Färber Barak: 

Die Person, in der bereits zu Beginn des Dramas diese Haltung der grenzenlosen 

Verantwortung verkörpert erscheint, ist der Färber Barak. Er ist die Gestalt gewordene 

Nächstenliebe, ist ein Mensch, der sein eigenes Leben gänzlich in den Dienst anderer stellt. 

Freudig nimmt er die schwerste Arbeit auf sich, lässt sich die schlimmsten Beleidigungen 

gefallen, gibt sich mit den schmerzlichsten Einschränkungen seiner eigenen persönlichen 

Bedürfnisse zufrieden, im Bewusstsein, damit das Leben seiner Mitmenschen zu erhalten oder 

verbessern. Das Einzige, was ihm wirkliches Leid bereitet, ist, dass er kinderlos ist; denn er 

möchte diese ganze unbegrenzte Opferbereitschaft kommendem Leben zugutekommen 

lassen. Doch er harrt „der Gesegneten, die da kommen“ und vertraut auf das Schicksal, das 

ihm eines Tages dieses Glück gewiss bescheren wird. 

Dass er äußerlich beinahe wie ein Tier aussieht, ja ausgesprochen hässlich ist – er hat „kugelige 

Augen“, heißt es in der Märchenerzählung, „die Stirne niedrig, die Ohren wegstehend und der 

Mund wie ein Spalt“ – tut der inneren Schönheit seiner Persönlichkeit keinen Abstrich. Im 

Gegenteil: Der Kontrast zwischen äußerer Erscheinung und innerer Beschaffenheit lässt die 

innere Schönheit nur umso stärker hervortreten. Doch das Tierische in seinem Wesen weist 

auf ein anderes wichtiges Merkmal hin: Diese grenzenlose Güte ist eine natürliche Güte, die 

ihm selbst unbewusst ist und vollkommen spontan aus der Natur seines Wesens hervorbricht.  



49 
 

Diese angeborene Nächstenliebe Baraks hat Strauss zu einer Musik inspiriert, die zum 

Schönsten gehört, was er geschaffen hat. Er, der nach außen hin das Christentum so 

entschieden ablehnte, hat in den symphonischen Zwischenspielen, welche die Arbeit Baraks 

begleiten – eine Arbeit, die reiner Dienst an anderen ist – die christliche caritas mit einer 

Intensität Klang werden lassen, die wahrhaft ihresgleichen sucht. Auch wir, die wir diese Musik 

hören und dabei Barak bei seiner Arbeit zusehen, fühlen uns zutiefst ergriffen von der Größe 

und dem Adel dieser Seele. Und nicht anders ergeht es der Kaiserin, die durch die reine 

Menschlichkeit des Färbers so bewegt wird, dass dieser für sie zu einer Idealgestalt wird, vor 

dem sie im III. Akt zum Entsetzen der Amme buchstäblich auf die Knie fällt. 

Und doch ist der Barak des Färberhauses noch kein höchstes Ideal. Wie jeder der vier 

Hauptpersonen des Dramas fehlt auch ihm ein Wichtiges, ohne welches seine Persönlichkeit 

einseitig bleibt.82 Bei ihm ist dies das Geistige. Und das hat fatale Auswirkungen. Denn Barak 

handelt ohne Bewusstheit; alles, was er tut, ist spontaner Ausdruck seiner Natur. Natürliche 

Güte reicht jedoch nicht aus, um Gutes zu tun; um eine gute Absicht durchzusetzen, muss man 

das Wesen der Welt und der Menschen kennen und sein Handeln diesen bewusst anpassen. 

Auch fehlt Barak jede feinere Sensibilität. Seine Güte ist grobschlächtig und genügt sich selbst; 

deshalb kommt es ihm nie in den Sinn, zu fragen, ob die Menschen, die er beglücken will, auch 

tatsächlich durch seine Handlungen glücklich werden. Dieser Mangel an Empathie betrifft vor 

allem das Verhältnis zu seiner Frau. Er meint, durch die harte Arbeit, mit der er für ihre 

leiblichen Bedürfnisse sorgt, seine Verpflichtungen ihr gegenüber schon erfüllt zu haben – wie 

er dies mit seinen drei groben Brüdern tut, denen er auch Essen und ein Dach über dem Kopf 

verschafft – und merkt gar nicht, dass die Frau ganz andere Bedürfnisse hat, die für sie 

wesentlich sind. So steht er als ein von Liebe Erfüllter da – und kann diese Liebe nicht nach 

außen wirken lassen, weil er nicht fähig ist, sich in die Seele der geliebten Person einzufühlen. 

So wird er unschuldig-schuldig an seiner Frau – bis es schließlich zur Katastrophe kommt. 

Diese tritt in dem Moment ein, wo die Färberin, durch das täppische Nicht-Verstehen ihres 

Gatten aufs Äußerste gereizt, ihm vorlügt, sie habe sich nicht nur dem Efriten ergeben, sondern 

auch beschlossen, um des Sinnengenusses willen für immer auf Kinder zu verzichten. Dies trifft 

Barak, der für Angriffe gegen seine eigene Person völlig unempfindlich ist, bis ins Mark; denn 

die Entheiligung der Ehe und das Abtun der Mutterschaft erscheinen ihm wie Mord am 

ungeborenen Leben. Da bricht das Tierische seines Wesens in seiner ganzen Gewalt und 

Wildheit hervor. Er hebt die Hand gegen seine Frau und will sie töten.  Doch im Augenblick, wo 

er zum Schlag ausholt, kommt plötzlich die Erleuchtung über ihn: Er erkennt sein eigenes 

Wesen, das Wesen seiner Frau, das, was er ihr schuldig gewesen ist und ihr nicht gegeben hat 

– und wird dadurch völlig verwandelt. Er wird, wie Hofmannsthal in der Erzählung so schön 

sagt, wie in einem Blitz „von der Schwere seines Blutes“ gereinigt. Damit dies geschehen 

konnte, musste das Innerste seiner Seele aufgewühlt und ihr Verborgenstes gewaltsam an die 

Oberfläche geworfen werden. Durch diese schwere Krise wird aber der Weg zum 

ganzheitlichen Menschentum für ihn frei gemacht, und er kann nun ein neues – mit 

Bewusstsein gestaltetes – Leben beginnen. 



50 
 

Die Färberin: 

Mit der Färberin hat Hofmannsthal eine faszinierende psychologische Studie geliefert, die 

nicht nur zeigt, wie komplex ein menschlicher Charakter sein kann, sondern auch, wie wenig 

man von einem anderen Menschen wissen kann, wenn man nur seine oberflächliche 

Erscheinung beobachtet, ohne nach den verborgenen Ursachen seines Handelns zu fragen. 

Und sie beweist auch, dass Menschen, die aus primitiven Verhältnissen stammen und ihren 

niederen Trieben ausgeliefert zu sein scheinen, sehr wohl im Unbewussten einen Drang nach 

Höherem in sich tragen können, der nur freigelegt zu werden braucht, damit der Mensch aus 

den Niederungen seines tierhaften Daseins zum edlen Menschentum emporsteigen kann.  

Hofmannsthal gibt eine gute Zusammenfassung des Charakters der Färberin, wenn er in einem 

Brief an Strauss schreibt:  

„Gerade das Launische, Abspringende einer solchen, im Grunde guten Frauennatur in 

der Musik nachzuzeichnen war ein Bedürfnis, das Sie mir öfters geäußert haben. Ich 

möchte darüber nicht mehr sagen, ich zweifle nicht, daß dies realisiert werden wird.“83 

Im Gegensatz zu Barak, dessen Grundwesen das schwerfällige Haften an der Erde ist, ist der 

Grundzug im Charakter der Färberin die Sehnsucht, aus den Niederungen des Dumpf-

Sinnlichen in die oberen Regionen der verfeinerten Sinnlichkeit emporzusteigen. So erscheint 

sie in jeder Hinsicht als der vollkommene Gegensatz ihres Mannes. Sie ist nicht nur erheblich 

jünger als er, sondern auch von „auserlesener Schönheit“. In derselben öden Dürftigkeit 

aufgewachsen, lehnt sie sich im Gegensatz zu ihm gegen ihren Zustand auf und ist bereit, alles 

zu tun, um diesem zu entkommen. Wichtiger als die Nächstenliebe ist ihr die Schönheit, auch 

im Seelischen; für sie ist ihr Leib ist nicht nur dazu da, um Kinder zu gebären, sondern um 

bewundert und zärtlich umfasst zu werden. Da ihre Sehnsucht jedoch bisher immer wieder 

enttäuscht, und sie immer wieder in den Schmutz und die Hässlichkeit zurückgeworfen worden 

ist, hat sie den Glauben an die Möglichkeit der Erfüllung verloren; und das Misstrauen hat sie 

launisch und zänkisch gemacht. Am meisten fürchtet sie sich vor dem Alt-Werden, wo ihr jede 

Möglichkeit sinnlicher Befriedigung endgültig versagt bleiben wird. Wie sie der Amme 

gegenüber klagt: 

„So lebe ich einen Tag um den anderen, und das geht so fort, bis ich dein runzliges Kinn 

habe und deine rinnenden Augen, ich Unglückselige.“  

Diese seelische Not bemerkt Barak trotz seiner einfältigen Güte nicht. Und so wird das 

Zusammenleben mit ihm immer mehr zur Qual. Wo die Frau nach Schönheit dürstet, gibt er 

ihr tierische Plumpheit; wo sie nach feinerer Zärtlichkeit schmachtet, erfährt sie bei ihm nur 

die animalische Erfüllung seiner Ehepflichten, die aus ihrem Leib eine Bahn machen möchte, 

auf der seine Kinder ins Dasein treten können. Deswegen bleibt sie immer unbefriedigt; und 

diese prinzipielle Unzufriedenheit ist es, welche sie für die Einflüsterungen der Amme 

empfänglich macht. Diese nützt ihre seelische Lage aus und spiegelt ihr alles vor, was sie 

wünscht und von ihrem Mann nicht bekommt: Gegenstände von auserlesener Schönheit, das 

erotische Erlebnis mit einem schönen, zärtlichen Jüngling – und auch die Möglichkeit, durch 



51 
 

die Ablegung des Schattens ewige Jugend und Schönheit zu bekommen, anstatt den 

„zerrütteten Schoß“ und die „frühwelken Brüste“, die ihr das Kindergebären bescheren 

müssten.  Die List der Amme scheint auch zu gelingen; denn die Frau beginnt sehr bald mit 

dem Gedanken zu spielen, sich von Barak und seiner Umgebung endgültig zu trennen. Doch 

dieser Schein täuscht. Denn in der innersten Tiefe ihrer Seele fühlt die Färberin, dass sie 

schicksalhaft mit Barak verbunden ist; und wenn sie ihn zurückweist und verhöhnt, so ist dies 

nur der Ausdruck eines zutiefst enttäuschten Liebesbedürfnisses. Denn was sie unglücklich 

macht, ist nicht, dass sie dazu gezwungen wird, mit ihm zusammenzuleben, sondern dass er 

nicht so ist, wie sie ihn gerne hätte und er ihr das nicht geben kann, wonach ihr Herz dürstet. 

Was sie eigentlich will, ist also keineswegs die Trennung von Barak, sondern nur, dass dieser 

endlich sie als die erkennt, die sie ist, und ihr das gibt, was ihre besondere Natur von einem 

Mann verlangt.  

Wenn man die verschiedenen Handlungen der Färberin, mit denen sie scheinbar versucht, sich 

von ihrem Mann zu befreien, genau betrachtet, kann man tatsächlich leicht erkennen, dass 

diese nur Provokationen sind, die darauf hinzielen, Barak dazu zu bringen, sie in ihrer Eigenart 

zu erkennen und zu würdigen. Am deutlichsten tritt dies zutage in der zweiten Begegnung mit 

dem Efriten. Hier ist die Versuchung so groß, dass die Frau kurz davorsteht, sich dem schönen 

Phantom hinzugeben; doch im entscheidenden Augenblick, da sein Blick sie trifft, fährt sie mit 

einem Schrei zurück und ruft ihren eingeschläferten Mann zu Hilfe. Was ist geschehen?  Sie 

muss an diesem Blick, das nach den Worten der Erzählung „von besonderer tierhafter 

Heftigkeit“ war, das wahre Wesen des Efriten blitzartig erkannt haben; und der Schreck über 

den beinahe getanen Sturz in den Abgrund hat aus der Tiefe ihrer Seele eine Ahnung ihrer 

wahren Schicksalsbestimmung heraufsteigen lassen. Doch wie reagiert Barak darauf? Anstatt 

seiner Frau zu Hilfe zu eilen und ihr seine Freude über das Vertrauen, das sie ihm erwiesen hat, 

zu bekunden, fuchtelt er nur wie ein wildes Tier sinnlos um sich. Die Enttäuschung der Frau ist 

groß – und führt dazu, dass sie es mit einer letzten Provokation versucht. Denn nicht anders 

ist jenes freche, gelogene Bekenntnis zu verstehen, mit dem sie Barak endlich dazu zwingt, aus 

seiner gewohnten Trägheit herauszutreten. Warum sonst erzählt sie ihm von ihrem 

angeblichen Ehebruch, anstatt diesen zu verheimlichen? Warum betont sie geradezu, dass sie 

will, dass er alles weiß? Und was sollen die zweideutigen Worte, mit denen sie Barak ihren 

Abscheu bekundet und zugleich ihre unbewusste Sehnsucht nach ihm andeutet? 

  Hörst du mich, Barak? 

Schweige doch diese, 

damit du mich verstehen kannst! 

Ich will nicht, daß du ein Gelächter sein müssest 

unter den Deinen, 

sondern du sollst wissen! 

Dies alles tat ich hier im Hause 

drei Tage lang:  

aber die Freude war mir vergällt,  



52 
 

denn ich mußte dich denken, 

wo ich hätte vergessen wollen, 

und dein Gesicht kam hin, 

wo es nichts zu suchen hatte!  

Da sie ihm dann auch noch sagt, dass sie ihren Schatten verhandelt hat, kommt es zur 

entscheidenden Krise. Und diese war nötig, damit sie Barak endlich erkennen konnte als den, 

der er wirklich ist – und der „Knoten ihres Herzens“ gelöst werden konnte, um den Weg 

freizumachen für das freie Fließen der Liebe, die von Anfang an im Unbewussten vorhanden 

war und ihren so widerspruchsvollen Handlungen letztendlich zugrunde lag.  

Indem die Färberin lernt, sich in echter Liebe hinzugeben, anstatt ständig für sich etwas zu 

begehren, erlangt auch sie, was ihr bisher gefehlt hat, und der Weg zur Ganzwerdung steht ihr 

offen. Und wenn sie sich nach dem Bestehen der ihr auferlegten Prüfungen in der freudigen 

Erwartung der kommenden Kinder mit Barak vereinigt, dann hat auch sie ihr Schicksal 

verwirklicht und den Weg ins volle Leben gefunden.  

Der Kaiser:  

Der „Kaiser der südöstlichen Inseln“, wie er in Hofmannsthals Dichtung genau heißt, ist die 

eigentliche Verkörperung der Präexistenz im Sinne eines elitären Lebens, das nur auf höheren 

Genuss ausgerichtet ist und sich vom gemeinen Dasein mit all seinen unausweichlichen 

Widerwärtigkeiten fernhalten will. Darauf deutet schon der ihm zugewiesene Ort hin: ein mit 

Gärten versehener, blauer Palast, der inmitten einer Landschaft von traumartiger, 

paradiesischer Schönheit liegt. Strauss musste an diese Landschaft denken, als er zum ersten 

Mal Rio de Janeiro erblickte; in dem ersten Brief, den er von seiner Südamerika-Reise im Jahr 

1920 an Hofmannsthal schrieb, steht der begeisterte Ausruf: 

„Landschaftlich sicher die schönste Stadt der Welt in ihrer Verbindung von Meer, 

Gebirge und tropischer Vegetation; an märchenhafter Pracht kann ich Rio nur mit dem 

‚Kaiserreich der östlichen Inseln‘ vergleichen, in das ich mich täglich versetzt glaube, 

wenn ich von unserer Dachterrasse aus auf die Bucht hinausschaue…“84 

In einer solchen prächtigen Umgebung lebt also der Kaiser, der seine Tage mit der Jagd – dem 

aristokratischen Vergnügen schlechthin – und seine Nächte mit der Kaiserin verbringt, die er 

in strenger Abgeschlossenheit hält, damit sie nicht in Verbindung mit der von ihm verachteten 

Menschenwelt kommt.  

Dieses Leben, das sich von der gemeinen Welt der gewöhnlichen Menschen absondert und 

nur die auserlesensten und edelsten Genüsse kennt, erinnert in mancher Hinsicht an die 

Gestalten in Hofmannsthals Jugenddramen, die sich ebenfalls dem Genuss der Kunst und der 

Liebe hingeben und sich sorgsam gegen alle störenden Einflüsse aus den niederen Bereichen 

des Daseins abschirmen; und es erinnert auch an die fin de siècle-Dichter, die tatsächlich in 

einer solchen „egoistischen aesthetischen Einsamkeit“ lebten.85 Doch zwischen diesen und 

dem Kaiser der südöstlichen Inseln besteht ein wesentlicher Unterschied. Jene Gestalten und 



53 
 

jene Dichter schließen sich deshalb von der Welt ab, weil sie welt-müde sind; ihnen fehlt die 

Kraft, die sie brauchen würden, um sich in der Welt „draußen“ zu behaupten. Wie es 

Hofmannsthal in seinem berühmten Jugendgedicht „Manche freilich…“ ausdrückt: „Ganz 

vergessener Völker Müdigkeiten / Kann ich nicht abtun von meinen Lidern.“ Ganz anders der 

Kaiser; er ist ein gesunder Herr, „schön und jung“, der sich nicht in der stickigen Atmosphäre 

eines Wiener Salons einschläfernden ästhetischen Genüssen hingibt, sondern in freier Luft sich 

alles, was ihm Freude machen kann, kraftvoll an sich reißt. Nicht umsonst sagt die Amme von 

ihm: „Er ist ein Jäger und ein Verliebter“.86 Die ganze Welt ist ihm Beute, und er nimmt das, 

was er erobert, wie selbstverständlich für sich in Besitz.  

Der Kaiser hat sich also aus Überfülle an Kraft eine Sonderstellung zugebilligt, die ihn vom 

gemeinen Rest der Menschheit absondert, und ist insofern am ehesten mit dem vom Nietzsche 

propagierten „Übermenschen“ zu vergleichen, der ebenfalls in amoralischer Selbstherrlichkeit 

seine innere Fülle auslebt, ohne sich um die übrige Welt zu kümmern. Das Schicksal des Kaisers 

zeigt aber auch, welche Gefahr in einer solchen Lebenseinstellung liegt. Denn wenn eine 

solche Überfülle an Energie keine Möglichkeit findet, frei nach außen zu fließen, muss sie sich 

nach dem Innern der Seele zurückwenden, wo sie, sich immer mehr verdichtend, zuletzt zu 

einer harten Masse wird. Wenn es also einem solchen Menschen nicht gelingt, seinen 

Egoismus zu überwinden und seine Kraft in den Dienst anderer Menschen zu stellen, wird er 

gleichsam „zu Stein“.   

Der Weg zur Überwindung des Egoismus führt aber über die Liebe; sie ist es, welche im großen 

Lebensteppich die einzelnen Fäden miteinander verknüpft und den einzelnen Wesen sowohl 

Leben, als auch Dauer verleiht.  Nun wird der Kaiser als ein „Verliebter“ bezeichnet; und seine 

Liebe zur Kaiserin scheint tatsächlich keine Grenzen zu kennen. Und da liegt die Frage nahe: 

Warum gelingt es dieser Liebe nicht, seine Erstarrung zu verhindern? Um diese Frage zu 

beantworten, müssen wir die ganze Geschichte seiner Beziehung zur Feentochter aufrollen. 

Davor müssen wir uns aber mit einem Symbol beschäftigen, das mit dem Schicksal des Kaisers 

aufs engste verbunden ist und sich mehr als alle anderen einer genauen Deutung zu entziehen 

scheint: dem Falken.  

Was wissen wir über diesen? Der Falke gehört als Jagdvogel genauso wie Speer und Ross zu 

den Attributen des jagenden Kaisers. Bis hin zur Begegnung mit der Kaiserin war der Falke auch 

sein selbstverständlicher Begleiter. Er war es, der seinem Herrn die Kaiserin in der Gestalt einer 

Gazelle zuführte, und er war es auch, der ihn sie gewinnen ließ, indem er der Gazelle auf die 

Augen schlug, so dass sie sich in die Feentochter zurückverwandeln musste. Doch die Wege 

des Falken und des Kaisers sind nicht immer die gleichen; denn nachdem der Kaiser den Falken 

aus Zorn darüber, dass er die Kaiserin geblendet hat, mit seinem Pfeil verletzt hat, fliegt dieser 

davon und lässt sich lange nicht blicken, auch wenn der Kaiser verzweifelt nach ihm sucht. 

Später jedoch erscheint er wieder und ruft der Kaiserin den Spruch des Talismans ins 

Gedächtnis, wonach der Kaiser zu Stein werden muss, wenn es ihr nicht gelingt, einen Schatten 

zu erwerben. Und er ist es, der den Kaiser ins Innere des Berges führt, wo die 

Schicksalsentscheidung fallen soll. Der Falke scheint also auf irgendeine Art und Weise eine 



54 
 

lenkende Macht darzustellen, die besser als der Kaiser selbst um die „höhere Notwendigkeit“ 

seines Schicksals weiß und ihn stets so führt, dass er auf die richtige Bahn kommt. 

Doch auch abgesehen von seiner Rolle im Leben des Kaisers deuten viele Merkmale, die der 

Falke an sich besitzt, auf seine Funktion als lenkende Macht. Denn der Falke ist berühmt für 

sein scharfes Auge, hat also einen untrüglichen Blick für die Wirklichkeit; zudem fliegt er hoch 

in der Luft und kann so große Zusammenhänge überblicken, die für das bloße menschliche 

Auge nicht erkennbar sind. Insofern ist er dazu geeignet, das höhere Schicksal zu erkennen, 

das wie er selbst gleichsam hoch über dem Leben eines Menschen schwebt. Hinzu kommt, 

dass er ein Jagdvogel ist, der sich pfeilschnell gerade auf seine Beute niederstürzt. Das, was er 

erkannt hat, wird von ihm also zielbewusst und entschlossen angestrebt. Doch er hat noch ein 

weiteres Attribut, das so eng mit ihm verbunden ist, dass es sich in seinem Namen 

wiederfindet; denn er heißt nicht bloß „der Falke“, sondern „der rote Falke“. Rot ist aber die 

Farbe des Blutes und der Leidenschaft und deutet darauf hin, dass der Falke eine Macht 

verkörpert, die dem Blut entspringt und aus Leidenschaft handelt. 

Nun gibt es etwas in der menschlichen Seele, die all den bisher angeführten Eigenschaften 

entspricht: den Eros. Eros im platonischen Sinne ist eine Macht, die den Menschen mit dem 

Göttlichen verbindet und in ihm die Sehnsucht danach erweckt. Eros ist hellsichtig. Eros ist 

zielstrebig und geht mit Energie und Leidenschaft auf das Gewünschte los. Und Eros ist 

schließlich keine geistige Macht, sondern eine Macht des Blutes. Insofern könnte man im roten 

Falken ein Symbol für den Eros des Kaisers erblicken, der als eine in Verbindung mit dem 

Göttlichen stehende Macht um seine höhere Bestimmung weiß und ihn auf dem Wege einer 

zunächst leidenschaftlich begehrenden Liebe dieser Bestimmung entgegenführt. Das ist eine 

mögliche Deutung des Symbols, die zumindest plausibel ist und uns auch hilft, den 

Entwicklungsweg des Kaisers, sowie sein Verhältnis zur Kaiserin besser zu verstehen. 

Nach diesem Exkurs und in der Annahme, dass diese Deutung des Falken richtig ist, können 

wir nun versuchen, die erste Begegnung zwischen dem Kaiser und der Kaiserin, wie sie in 

Hofmannsthals Märchen berichtet wird, so zu erzählen, dass dabei ihr innerer, symbolischer 

Gehalt erkennbar wird. Der Kaiser, ein passionierter Jäger, der überall nach Beute sucht, ist 

wieder einmal ausgeritten. Der Falke, der weiß, dass es die höhere Schicksalsbestimmung 

seines Herrn ist, voll Mensch zu werden, führt ihm zu diesem Zweck eine wunderschöne 

Gazelle zu, in der der Kaiser ein übermenschliches Wesen zu erkennen meint, das als seltene 

und kostbare Beute ihn sofort zur Eroberung reizt. Da der Falke weiß, dass die Liebesbeziehung 

zwischen einem Menschen und einem Geistwesen nicht möglich ist, „blendet“ er die Gazelle, 

indem er ihr mit seinen Flügeln auf die Augen schlägt – d.h. er macht sie blind für die 

Geisterwelt, so dass sie die Verbindung zu dieser verliert und die Gestalt eines menschlichen 

Wesens annehmen muss. Der Kaiser versteht jedoch nicht, dass der Falke dies nur deshalb tat, 

weil es die einzige Möglichkeit gewesen ist, den Weg für eine Liebesbeziehung zwischen ihm 

und der Feentochter freizumachen. Er wollte ein Geistwesen als seltene Beute erjagen – und 

sieht nun dieses durch den Falken gleichsam zu einem menschlichen Wesen erniedrigt, 

weshalb er im Zorn nach dem Vogel schießt und diesen mit seinem Pfeil verwundet. Der Falke, 



55 
 

der gehofft hatte, durch seine Tat den Kaiser auf den Weg der Menschwerdung zu bringen, und 

nun dafür solchen Undank erntet, fliegt nicht nur äußerlich verletzt, sondern auch innerlich 

todtraurig davon; d.h. die höhere Schicksalsführung verlässt den Kaiser, der nunmehr durch 

seine niederen Instinkte geleitet wird.  

Danach bringt der Kaiser die Kaiserin in seinen Palast, wo er nun allnächtlich mit ihr zusammen 

die Freuden der sinnlichen Liebe genießt. Für ihn bedeutet dieses erotische Verhältnis, das aus 

dem bloßen Jäger auch einen Verliebten macht, eine erste Aufweichung seines bisherigen 

Egoismus und somit einen ersten Schritt zur wahren Menschlichkeit hin. Doch nicht mehr als 

eben einen ersten Schritt; denn was er für sie empfindet ist keine echte Liebe, sondern er 

betrachtet sie immer noch als Beute – „die Beute aller Beuten ohne Ende“ nennt er sie – die 

er für sich behalten will, weshalb er sie in seinem Palast eingeschlossen hält, um sie gegen 

jeden Kontakt mit der Welt draußen abzuschirmen. Vor allem aber will er verhindern, dass sie, 

die als Feentochter für ihn einen so kostbaren, auserlesenen Besitz darstellt, sich weiter dem 

Mensch-Sein annähert; denn sonst könnte sie irgendwann voll in die Menschenwelt 

eintauchen, die für ihn, der gewohnt ist, in seiner abgeschlossenen elitären Welt der 

Präexistenz zu leben, der Inbegriff des Abscheulichen ist. Was er nicht weiß, ist, dass gerade 

die volle Menschwerdung die „höhere Notwendigkeit“ der Kaiserin ist.87 Und solang er diese 

Schicksalsbestimmung der Kaiserin nicht anerkennt, kann er sie bei aller Verliebtheit nicht 

wirklich lieben. Das ist die Erklärung dafür, dass seine Beziehung zu ihr die Verhärtung seines 

Herzens nicht verhindern kann. Seine Frau bleibt für ihn ein Besitz, den er in der 

Abgeschiedenheit für sich genießen und mit niemand teilen will; und die Liebesseligkeit, die 

er mit ihr genießt, ist ein Egoismus à deux, der das Herz nicht erweitert, sondern einengt.  

Doch der Kaiser beginnt irgendwann dumpf zu fühlen, dass ihm etwas fehlt, und dass er, trotz 

aller Liebesseligkeit, seine eigene Schicksalsbestimmung nicht verwirklicht. Deswegen macht 

er sich eines Tages auf die Suche nach seinem entflohenen Falken auf und findet ihn tatsächlich 

wieder. Doch er ist noch taub für dessen Mahnungen; denn wie der Falke ihn tief ins Gebirge 

hinein zu dem einsamen Haus hinführt, das er die Kaiserin als Aufenthaltsstätte zugewiesen 

hat, riecht er „Menschendunst“ und „Menschenatem“ und wähnt sich von ihr verraten, 

weswegen er sie töten will. Da er dies jedoch nicht über sich bringt, verfällt er in ohnmächtige 

Verzweiflung und lässt sich, ohne Widerstand zu leisten, durch den Falken in das Innere des 

Berges führen, wo ihn Prüfungen erwarten, die ihm eine letzte Möglichkeit der Umkehr 

gewähren sollen. 

Nun ist die Höhle im Berg, wie wir aus Novalis‘ Heinrich von Ofterdingen und Wagners Parsifal 

wissen, ein Symbol für den inneren Seelenraum; und deshalb können wir davon ausgehen, 

dass das, was sich dort ereignet, Vorgänge sind, die sich im tiefsten Inneren des Kaisers 

abspielen. In der Märchenerzählung wird genau erzählt, was er dort erlebt. Die Geister der 

eigenen ungeborenen Kinder, die sich danach sehnen, ins Leben zu treten, erscheinen und 

versuchen, ihn durch Klagen und Weisheitssprüche zu erweichen – jedoch vergeblich. Zwar ist 

er von ihnen entzückt – doch sein Entzücken äußert sich als Besitzgier. „Ihr seid’s, die ich 

besitzen und behalten muß“, ruft er aus; denn: „Ich bin gewohnt, zu erreichen, was ich 



56 
 

begehre!“ Er ist also immer noch der Jäger, der nach Beute sucht; und anstatt den Bitten der 

Kinder nach Leben zu willfahren, versteift er sich immer mehr in seiner Abneigung gegen alles, 

was seine Selbstherrlichkeit bedrohen könnte. „Nur ein Gran von Großmut“, rufen ihm die 

Kinder in einem letzten Versuch, ihn zu rühren, zu; doch umsonst. Den Tiefpunkt seiner 

Verhärtung erreicht der Kaiser, in dem Moment, wo er – nachdem er zu ahnen begonnen hat, 

dass die Kaiserin entschlossen ist, Mensch und Mutter zu werden – anfängt, sie deshalb zu 

hassen. Denn eines von den ungeborenen Mädchen gleicht auf einmal ganz seiner Frau und 

sieht ihn an mit demselben Blick, mit dem die Gazelle ihn einst angesehen hatte. Doch der 

Kaiser sieht jetzt in diesem Blick „nichts anderes, als das Eingeständnis dessen, was er nie 

wollte genannt hören, und die Bitte um eine Verzeihung, die er nicht gewähren konnte“. Das, 

was er nie hören wollte, ist, dass der schicksalhafte Weg der Kaiserin sie zur Menschwerdung 

hinführen wird; und das ist für ihn eben das absolut Unverzeihliche.88 Was dann geschieht, 

wird lapidar in den Worten zusammengefasst: „Er haßte die Botschaft und die Botin und fühle 

sein Herz völlig Stein geworden in sich.“ 

Der Ruf „Es ist an dem“ ist das letzte Wort, das die Kinder von sich geben. Sie verschwinden 

und lassen den Kaiser allein zurück – als steinerne Statue. Nur die Kaiserin kann ihn noch 

erlösen. 

Die Kaiserin: 

Die Kaiserin ist ohne Zweifel die Hauptperson in der Frau ohne Schatten; auf sie bezieht sich 

der Titel, und ihre Gewinnung des Schattens ist der Hauptinhalt der Handlung. Dies wurde 

auch immer wieder von Hofmannsthal betont. So mahnt der Dichter den Komponisten schon 

am Anfang des Kompositionsprozesses: 

„Sie dürfen nur eines und nie vergessen:  daß die Kaiserin, im geistigen Sinn, die 

Hauptfigur und ihr Schicksal der Motor des Ganzen ist. Färberin, Färber sind freilich die 

stärksten Figuren, aber eigentlich geht es nicht um sie; ihr Schicksal ist dem Schicksal 

der Kaiserin subordiniert.“89 

Und ein paar Monate später: 

Ich möchte Ihre ganze Aufmerksamkeit auf die Figur der Kaiserin lenken. Diese hat nicht 

viel Text und doch ist sie eigentlich die wichtigste Figur im Ganzen. Dies dürfen Sie 

niemals übersehen. Um ihr Menschwerden dreht es sich, sie ist, nicht die andere, die 

„Frau ohne Schatten“.90 

Dass Hofmannsthal die Kaiserin ins Zentrum seines Menschwerdungsdramas gestellt hat, hat 

wohl zunächst seinen Grund darin, dass er sich selbst mit ihr identifizierte. Denn auch er war 

ein Mensch der „oberen“ Sphäre, der in seiner wohl behüteten Jugend die ganze Gefahr der 

Präexistent erkannt hat, und dem es gelungen war, durch schmerzliche Opfer die Verbindung 

mit dem Leben zu erreichen. Doch wichtiger als diese biographische Erklärung ist wohl die 

Tatsache, dass der Weg zur Menschwerdung, den Hofmannsthal mit seiner Dichtung zeigen 

wollte, nur von geistig höher entwickelten Menschen – also solchen, die der Kaiserin ähnlich 



57 
 

sind – bewusst begangen werden kann. Denn die Menschen der unteren Sphäre, deren 

Lebensumstände es verhindert haben, dass sie sich Bildung erwerben und dadurch geistig 

entwickeln konnten, handeln unbewusst-instinkthaft; und wenn es sich zufällig ergibt, dass sie, 

wie Barak, mit großer natürlicher Güte begabt sind, oder, wie im Falle der Frau, in ihnen ein 

guter Seelenkern nur darauf wartet, frei gelegt zu werden, so geschieht das nicht willentlich 

und im Bewusstsein der eigenen Verantwortlichkeit, sondern als Naturprozess. 

Die Kaiserin ist eine Idealfigur, die zur bewussten Nachahmung auffordert. Es gibt in der 

Weltliteratur wenige solche Gestalten, die in ihrer Reinheit so uneingeschränkt als ethisches 

Vorbild dienen können; die meisten Schöpfungen der Dichter sind Problemmenschen, die, 

indem sie im eigenen Inneren den Kampf zwischen den hellen und dunklen Mächten 

austragen, höchstens den Weg nach dem Rechten weisen, dieses aber nicht voll verkörpern. 

Bei Wagner ist es vor allem Brünnhilde, der man eine solche Vorbildfunktion zuweisen kann; 

und gerade mit ihr hat Hofmannsthals Kaiserin große Ähnlichkeit. Denn beide sind im Grund 

genommen Ausprägungen des Christus-Archetypus: Ein höheres Geistwesen verzichtet auf die 

Wonnen des göttlichen Daseins und steigt ins Leben zu den Menschen hinab, um unter 

höchsten Opfern ihnen Hilfe und Rettung zu bringen – und um dort das zu verwirklichen, was 

höher als alle „göttlichen Wonnen“ ist: die Liebe.  

Tatsächlich ist die Kaiserin am Anfang ihres Weges ein rein geistiges Wesen – das allerdings 

schon in sich die Veranlagung zur Menschwerdung hat. Deshalb kann die Amme von ihr sagen: 

  Von der Mutter her 

war ihr ein Trieb 

übermächtig 

zu Menschen hin! 

Wehe, daß der Vater 

dem Kinde die Kraft gab, 

sich zu verwandeln! 

 „Die Kraft, sich zu verwandeln“: Das ist eines der Merkmale der Präexistenz, in der der Mensch 

noch nicht zu individueller Selbstständigkeit erwacht ist, und deshalb, wie das kleine Kind, das 

noch nicht zwischen „Ich“ und „Welt“ unterscheiden kann, eine intuitive Verbundenheit mit 

anderen Wesen erlebt. Bei der jungen Kaiserin wird diese Fähigkeit dadurch symbolisiert, dass 

sie sich in jede tierische Gestalt verwandeln kann – auch in die der weißen Gazelle, als die sie 

der Kaiser zum ersten Mal erblickt. Diese Fähigkeit büßt sie zwar dadurch ein, dass sie sich dem 

Kaiser in Liebe hingibt; denn diese Hingabe bedeutet den Beginn ihrer Entwicklung zur reifen 

Persönlichkeit. Doch die Gabe des Gestaltenwechsels soll sich in der Folge auf andere Art und 

Weise offenbaren: nämlich als Vermögen der Kaiserin, sich innerhalb ihrer eigenen Person zu 

verwandeln – indem sie das eigene Wesen in fortwährender Steigerung bis hin zum höchsten 

Menschentum entfaltet, ganz im Sinne der Goethe’schen „Metamorphose“.  

In den Liebesnächten mit dem Kaiser, in denen sie lernt, sich einem anderen Menschen 

hinzugeben, wird die gläserne Schale, die sie bisher umgeben und rein gehalten hat, zum 



58 
 

ersten Mal zerbrochen. Das ist aber auch bei ihr nur ein erster Schritt in Richtung 

Menschwerden; denn das Verhältnis zwischen dem Kaiser und der Kaiserin ist, wie schon 

gesagt, ein Egoismus à deux, der die beiden Liebenden noch in der abgeschlossenen Welt der 

Präexistenz festhält. Die Kaiserin fühlt jedoch in sich den Drang, weiterzugehen, denn das ist 

ihre „höhere Notwendigkeit“. Und dass sie dies dem Kaiser nicht klarmacht, sondern ihn im 

Glauben lässt, dass diese zweisame Seligkeit, die er mit ihr im Kaiserpalast erlebt, schon die 

Erfüllung sei, empfindet sie als schwere Schuld.  

In dem Moment aber, in dem der Falke ihr den Spruch auf dem Talisman wieder zuruft, nach 

dem der Kaiser zu Stein werden muss, wenn sie, die Kaiserin, keinen Schatten erwirbt, kommt 

ihr das Verhängnisvolle ihrer Lage voll zum Bewusstsein. Sie versteht, dass wahre Liebe nicht 

im egoistischen Genuss besteht, der letztendlich zur „Versteinerung“ führt – und dass sie sich 

auch nicht auf diejenigen Wesen beschränkt, die gleichsam als Gegengabe jenen Genuss 

spenden, sondern sich auf alle Wesen ausdehnt, die unserer tätigen Teilnahme bedürfen. 

Wahre Liebe ist also gleichbedeutend mit höchster Menschlichkeit. Und deshalb gibt es für die 

Kaiserin keinen anderen Weg, als zu den Menschen hinabzusteigen.  

Dieser Abstieg ist jedoch für sie ein schreckliches Erlebnis. Denn bisher hat sie in der elitären 

Welt des Kaiserpalastes nur Zartes und Schönes gekannt; und ihrem eigenen Wesen ist alles 

Dunkle und Unreine so fremd, dass es die Berührung mit dem Groben und Hässlichen als 

schmerzliche Verletzung empfinden muss. Was sie auf ihrem Weg zu den Menschen erlebt, 

wird in der Märchenerzählung ausführlich geschildert: 

„Das gelbliche Wasser trug große Flecken von dunkler Farbe dahin [… ] vom andern 

Ufer, wo die niedrigen Häuser der Loh- und Weißgerber standen, drang der scharfe 

Geruch der Lohe herüber [… ] die Luft war erfüllt vom Getöse fallender Hämmer [… ] 

Die Amme drang durch die Menschen hindurch, die Kaiserin wollte dicht hinter ihr 

bleiben, aber es gelang ihr nicht. Das Fürchterlich in den Gesichtern der Menschen traf 

sie aus solcher Nähe, wie noch nie [… ] An einem Balken hing ein enthäutetes Lamm mit 

dem Kopf nach abwärts und sah sie mit sanften Augen an…“ 

Auch im Färberhaus ist sie zunächst entsetzt über das, was ihr dort begegnet. Zunächst sind 

es nur die Hässlichkeit und der Schmutz der Umgebung, die sie abstoßen. Doch bald muss sie 

auch bemerken, wie hässlich das Verhältnis zwischen Barak und seiner Frau ist. Trotzdem spielt 

sie die ihr von der Amme zugewiesene Rolle vorerst weiter, da sie nur an das Eine denkt, 

nämlich den Kaiser zu retten, indem sie den Schatten bekommt. Bald beginnt sich jedoch ein 

Umschwung in ihrer Seele zu vollziehen. Zwar ist sie über das das Spiel zwischen der Färberin 

und dem tierischen Efriten, das sie aus nächster Nähe erleben muss, zutiefst bestürzt – „Weh! 

Muß dies geschehen vor meinen Augen? Sind so die Menschen? So feil ihr Herz“, ruft sie 

erschrocken aus – doch allmählich beginnt der Ekel in Mitgefühl überzugehen. Vor allem das 

stille Leiden Baraks beeindruckt sie immer stärker, so dass sie allmählich anfängt, sich in 

anderer Weise als bisher am Geschehen zu beteiligen, indem sie in demütiger Haltung Barak 

bei seiner Arbeit hilft, ohne sich um die erniedrigenden Umstände, die damit verbunden sind, 

zu bekümmern.  



59 
 

Wie sehr das Erlebnis der selbstlosen Opferbereitschaft Baraks sie schon aufwühlt und 

innerlich zu verwandeln beginnt, zeigen die Träume, von denen sie im Falknerhaus, wohin sie 

sich zwischendurch zurückgezogen hat, heimgesucht wird. Wie man aus ihren krampfhaft 

herausgestoßenen Worten erkennen kann, beginnt es ihr aufzuleuchten, was echtes 

Menschentum ist – und dass dieses höher steht als alle Seligkeit des „Himmels“: 

  Sieh – Amme – sieh  

Des Mannes Aug‘, wie es sich quält! 

Vor solchen Blicken liegen Cherubim 

Auf ihrem Angesicht! 

Doch auch der Konflikt, der sie später beinahe zerreißen wird, beginnt sich abzuzeichnen: der 

Konflikt zwischen der Verpflichtung, den Kaiser durch den Erwerb eines Schattens zu retten, 

und dem Bewusstsein, dass sie, wenn sie der Färberin ihren Schatten wegnähme, das 

Lebensglück Baraks völlig zerstören würde: 

   Da und dort 

alles ist 

meine Schuld –  

Ihm keine Hilfe, 

dem andern Verderben –  

 Barak, wehe! 

Was ich berühre, töte ich! 

Trotzdem ist die innere Verwandlung so gut wie vollzogen – wie die Worte, die sie gleich 

danach im Färberhaus ausspricht, und die das ganze Geheimnis ihrer Menschwerdung 

enthüllen, deutlich zeigen: 

  Wehe, womit ist die Welt der Söhne Adams erfüllt! 

Und wehe, daß ich herein kam, ihren Gram zu vermehren 

und ihre Freude zu verzehren! 

Gepriesen sei, der mich diesen Mann finden ließ unter den Männern,  

denn er zeigt mir, was ein Mensch ist, 

und um seinetwillen will ich bleiben unter den Menschen 

und atmen ihren Atem 

und tragen ihre Beschwerden! 

Kurz darauf kommt es zur letzten Zuspitzung der Auseinandersetzung zwischen Barak und 

seiner Frau, bei der sich die Färberin von ihrem Schatten lossagt. Und da ist die Kaiserin schon 

so weit, dass sie auf die Forderung der Amme, den freigewordenen Schatten an sich zu reißen, 

mit dem entschiedenen Ausruf antwortet:   

Ich will nicht den Schatten: 

auf ihm ist Blut,  

ich fass’ ihn nicht an.  



60 
 

Doch ihre Worte können den Verlauf der Ereignisse nicht aufhalten. Die Katastrophe muss 

geschehen, weil nur durch diese letzte, tiefste Erschütterung die innere Umkehr nicht nur des 

Färberpaares, sondern auch der Kaiserin stattfinden kann. So werden alle mitsamt dem 

Schatten in den Bereich Keikobads entrückt, wo jene letzten Prüfungen auf sie warten, die sie 

endlich „erlösen“ werden. 

Den schwierigsten Weg hat dabei die Kaiserin zurückzulegen. Doch sie ist entschlossen, ihn zu 

gehen. Als Erstes trennt sie sich von der Amme, d.h. von dem berechnenden Verstand, 

wodurch sie reif wird, auf die tiefere Stimme ihres Inneren zu hören. Und dann tritt sie freiwillig 

in die Höhle, um von Keikobad ihr „Gericht“ zu erfahren. Es ist der Raum tief im Bergesinneren, 

in den der Falke schon den Kaiser hineingeführt hat; und dort in der Höhle, im Raum letzter 

Entscheidungen, meint die Kaiserin ihrem Vater zu begegnen, von dem sie die Lösung des 

unlösbar scheinenden Konfliktes erhofft. Doch es kommt anders: Der Richter, der ihr dort 

entgegentritt, ist nicht Keikobad, sondern der versteinerte Kaiser. Die Kaiserin wird also mit 

der Frucht ihrer eigenen Taten konfrontiert, und diese sind es, die jetzt über sie Gericht halten. 

Mit anderen Worten: Gerade die Bereitschaft, sich der höheren Schicksalsmacht, die sie 

außerhalb ihrer selbst wähnt, zu unterwerfen, hat sie paradoxerweise auf sich selbst 

zurückgewiesen, so dass ihr ihre Eigenverantwortlichkeit voll zum Bewusstsein kommen muss. 

Und gerade das ist ihr Schicksal.  „Höhere Notwendigkeit“ und innere Freiheit erweisen sich 

als ein und dasselbe.  

Und jetzt kommt die größte der Paradoxien. Die Kaiserin ist dazu entschlossen, koste es, was 

es wolle, ganz Mensch zu werden, was in der Symbolsprache heißt: einen Schatten zu 

bekommen. Doch sie kann diesen, wie es scheint, nur durch einen Verrat an der Menschlichkeit 

erlangen. So steht sie zwischen zwei Möglichkeiten, die beide Schuld bedeuten. Hin- und 

hergerissen zwischen der Statue des versteinerten Kaisers, die sie vor sich sieht, und den 

klagenden Stimmen Baraks und seiner Frau, die ihr von draußen entgegentönen – und durch 

den Hüter der Schwelle, der ihr und dem Kaiser das „Lebenswasser“ verspricht, wenn sie der 

Färberfrau den Schatten wegnimmt, einer schier unerträglichen Versuchung ausgesetzt – will 

sie lieber selber sterben, als diese Qual zu erdulden. Es gibt aber kein Ausweichen. Und da 

ringt sich die Entscheidung aus der tiefsten Tiefe ihrer Seele empor. 

Wie sie zu dieser Entscheidung kommt, die so paradox erscheint, ist zunächst nicht leicht zu 

begreifen; denn hier steht Anspruch gegen Anspruch und moralisches Gebot gegen 

moralisches Gebot.91 Ausschlaggebend ist zum einen, dass sich der Kaiser und die Kaiserin 

selbst ihre Lage verschuldet haben, während das Färberpaar – dem die Kaiserin, wie es in der 

Erzählung heißt, „ungerufen über die Schwelle des Hauses getreten“ ist – völlig unschuldig ist. 

Zum anderen ist es moralisch gesehen eine reinere Tat, wenn die Kaiserin auf ihre eigene Liebe, 

sowie auf die Errettung des Kaisers verzichtet, um das Glück des Färberpaares und deren noch 

ungeborenen Kinder nicht zu zerstören. Denn wenn sie sich für die Erlösung des Kaisers, die 

ihr eigenes persönliches Glück miteinschließt, entscheiden würde, läge diesem Entschluss 

noch ein schwer feststellbares Maß von Egoismus zugrunde. Die Entscheidung für die fremden 



61 
 

Menschen jedoch wäre – gerade, weil es sich um Fremde handelt – vollkommen altruistisch 

und wäre ein Akt reiner, elementarer Menschlichkeit. 

Dies alles überlegt sich die Kaiserin jedoch nicht in ihrer äußersten Not. Vielmehr entspringt 

ihre Entscheidung jener unergründlichen Seelentiefe, in der jene, alle rationalen Überlegungen 

übersteigende Kraft beheimatet ist, die wir das „Gewissen“ nennen, und die nichts anderes ist, 

als der göttliche Kern der menschlichen Seele. Diese Kraft ist es nun, die in der höchsten Not 

die Führung übernimmt. Mit wunderbaren Worten beschreibt Hofmannsthal in der 

Märchenerzählung diesen zutiefst mystischen Vorgang: 

Sie meinte, vernichtet zu werden und drängte sich ganz in sich zusammen; aus ihrer 

eigenen diamantenen Tiefe stiegen Worte in ihr auf, deutlich, so als würden sie 

gesungen in großer Ferne; sie hatte sie nur nachzusprechen. Sie sprach sie nach, ohne 

Zögern.“ 

„Dir Barak bin ich mich schuldig“, ruft sie in der Prosaerzählung aus. In der Operndichtung heißt 

es dagegen: „Ihren Lippen entringt sich ein qualvoller stöhnender Schrei“: 

  Ich   –   will   –   nicht!  

Und da fällt von der Kaiserin, die sich „wie unbewußt vom Boden erhoben“ hat, „ein scharfer 

Schatten quer über den Boden des Raumes“. Das Paradoxe ist Wirklichkeit geworden; gerade 

dadurch, dass sie auf ihre Menschwerdung zugunsten anderer verzichtet hat, ist die Kaiserin 

im höchsten Sinne Mensch geworden.92  

Dass es aber kein gewöhnlicher Schatten ist, den sie nun wirft, wird man mit Sicherheit 

annehmen können; denn die Kaiserin, die den Weg vom Gipfel der höchsten, reinen Geistigkeit 

bis in die dunkelsten Tiefen der primitiven Triebnatur zurückgelegt hat, wird kein gewöhnlicher 

Mensch sein. Hofmannsthal sprach einmal von „der dreifachen Natur der Kaiserin, die am 

Dasein von Tier, Mensch und Geist Anteil hat“ – und meinte, dass am Ende ihres Weges „die 

tierhaft geisterhaften Elemente [… ] in einem höheren Medium zu einer neuen Wesenheit 

verschmolzen erscheinen“ würden.93 Früher, als reiner Geist, hatte sie einen gläsernen Leib, 

durch das das Licht schattenlos hindurch schien. Jetzt, da sie die höchste Stufe menschlicher 

Entwicklung erreicht hat, leuchtet sie von innen heraus. Und dieses Licht, das von ihr ausgeht, 

ist wahrscheinlich so stark, dass das Sonnenlicht selbst vor ihm verblasst. Ihr Schatten ist aber 

nichts anderes als der Schein dieses inneren Lichtes, der sich von seiner Umgebung nicht durch 

größere Dunkelheit, sondern größere Helligkeit scharf unterscheidet – also ein Schatten aus 

Licht, der dafür zeugt, dass die Kaiserin als „neue Wesenheit“ die Ebene des bloß natürlichen 

Menschen überwunden hat. 

Von der Gewalt, 

die alle Wesen bindet, 

befreit der Mensch sich, 

der sich überwindet. 



62 
 

Mit der Verwandlung der Kaiserin hat sich in „allomatischer“ Wechselwirkung auch der Kaiser 

aus seiner hartherzigen Erstarrung gelöst; und auch das Färberpaar findet nun zueinander. Das 

letzte Wort in der Oper haben die Ungeborenen Kinder, die dafür danken, dass sie nun ins 

Leben treten dürfen. Doch es geht nicht nur um diese Kinder, sondern um alles Leben, das 

durch Menschen, die sich ihrer ethischen Verantwortung bewusst worden sind, erhalten, 

beschützt und gefördert wird. Deshalb schließt die Märchenerzählung mit einem 

philosophischen Bekenntnis. Ihre letzten Worte lauten: 

„Sie wußte nicht, daß auf dem Talisman an ihrer Brust längst die Worte des Fluches 

ausgetilgt und ersetzt waren durch Zeichen und Verse, die das ewige Geheimnis der 

Verkettung alles Irdischen preisen.“ 

Wir wollen diese Betrachtungen über dieses hochethische Werk mit einem ethischen Aufruf 

beschließen – indem wir jene Worte zitieren, mit welchen die Diener Keikobads das innerlich 

geläuterte Färberpaar auffordern, seinen Vollendungsweg bis zum Ende zu gehen: 

  Auf, geh nach oben, der Weg ist frei! 

 

* 

*            * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

Literaturverzeichnis 

 

Burkhardt, Carl J.: „Reminiszenzen, München, 1984 

Dangel-Pelloquin, Elsbeth / Honold, Alexander: Grenzenlose Verwandlung . Hugo von 

Hofmannsthal . Biographie, Frankfurt am Main, 2024 (G.V.) 

Deppisch, Walter: Richard Strauss, Reinbek bei Hamburg, 1968 (Deppisch) 

Grasberger, Franz: Zur „Frau ohne Schatten“, in: Hofmannsthal und das Theater . Die Vorträge 

des Hofmannsthals Symposiums Wien 1979, Wien, 1981 

Heuschele, Otto: Hugo von Hofmannsthal . Bildnis des Dichters,  Mühlacker, 1990 

Hofmannsthal, Hugo von: Briefe der Freundschaft . Eberhard von Bodenhausen, Berlin, 1953 

Hofmannsthal, Hugo von: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden, Frankfurt am Main, 1979 

(HHGS) 

Hofmannsthal, Hugo von – Andrian, Leopold von: Briefwechsel, Frankfurt am Main, 1968 

Hofmannsthal, Hugo von – Borchardt, Rudolf: Briefwechsel, Frankfurt am Main, 1954 

Hofmannsthal, Hugo von – Burckhardt, Carl J.: Briefwechsel, Frankfurt am Mai,, 1966 

(Burckhardt) 

Hofmannsthal, Hugo von – Karg von Bebenburg, Edgar: Briefwechsel, Frankfurt am Main, 1966 

Hofmannsthal, Hugo von – Pannwitz, Rudolf: Briefwechsel, Frankfurt am Main, 1993 

Hofmannsthal, Hugo von – Redlich, Josef: Briefwechsel, Frankfurt am Main, 1971 

Hofmannsthal, Hugo und Gerty von – Bahr, Hermann: Briefwechsel 1891 – 1934, Basel, o.J. 

Strauss, Richard / Hofmannsthal, Hugo von: Briefwechsel, herausgegeben von Willi Schuh, 

Zürich, 1978 (Briefwechsel SH) 

Volke, Werner: Hofmannsthal, Reinbek bei Hamburg, 1984 (Volke) 

Weinzierl, Ulrich: Hofmannsthal , Skizzen zu seinem Bild, Frankfurt am Main, 2007 (Weinzierl) 

Worbs, Michael: Nervenkunst . Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende, 

Frankfurt am Main, 1988 

Wunberg, Gotthart (Hrsg.): Die Die Wiener Moderne . Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 

und 1910, Stuttgart, 1981 

 

 



64 
 

Anmerkungen 

 
1 Im Brief vom 28.10.1821, mit dem er die Übersendung seines Gedichtes „Eins und Alles“ an Riemer begleitete. 
Zitiert nach Goethes Werke . Hamburger Ausgabe, München, 1981, Band I, S. 732. 
2 Zitiert nach: Elsbeth Dangel-Pelloquin / Alexander Honold, Grenzenlose Verwandlung . Hugo von 
Hofmannsthal . Biographie, Frankfurt am Main, 2024 (G.V.), S. 673. 
3 Hofmannsthal selbst betonte immer wieder die Einheit seines Schaffens; er beteuerte, er sei „sehr aus einem 
Stück, als Mensch wie als Autor“, und sprach von seinem „scheinbar incohaerenten und in der Tat so äußerst 
konsequenten organischen Schaffen.“ Zitiert nach: G.V. S. 632. 
4 Zitiert nach: G.V. S 143. 
5 Vgl. dazu das Kapitel „Das Phantasma des jüdischen Bluts“ in: Ulrich Weinzierl, Hofmannsthal , Skizzen zu 
seinem Bild, Frankfurt am Main, 2007 (Weinzierl), S. 17-48. 
6 Zitiert nach: G.V. S. 45. Über die Fähigkeit des Dichters „in anderen zu leben“, äußerte sich Hofmannsthal auch  
In seiner Rede „Der Dichter und diese Zeit“ aus dem Jahr: „Er ist da und wechselt lautlos seine Stelle und ist 
nichts als Auge und Ohr und nimmt seine Farbe von den Dingen; auf denen er ruht. Er ist der Zuseher, nein, der 
versteckte Genosse, der lautlose Bruder aller Dinge, und das Wechseln seiner Farbe ist eine innige Qual: denn 
er leidet an allen Dingen, und indem er an ihnen leidet, genießt er sie.“ Hugo von Hofmannsthal, Gesammelte 
Werke in zehn Einzelbänden, Frankfurt am Main, 1979 (HHGS), Reden und Aufsätze I, S. 67. 
7 Zitiert nach: G.V. S. 62. 
8 Zitiert nach: Werner Volke, Hofmannsthal, Reinbek bei Hamburg, 1984 (Volke) , S. 24. 
9 HHGW, Reden und Aufsätze II, S. 144-5 (im Aufsatz über das Kino: “Der Ersatz für die Träume“ aus den 1921 
verfassten „Drei kleinen Betrachtungen“). 
10 Es gibt sogar Stellen in seinen Prosaaufsätzen, wo man meinen könnte, einen Zenmeister über die 
Erleuchtung sprechen zu hören – wie etwa, wenn er im berühmten „Brief an Lord Chandos“, der ein Zeugnis von 
Hofmannsthals eigener tiefen geistigen Krise ist, erzählt, wie eine „Zusammensetzung von Nichtigkeiten“ ihn 
mit der „Gegenwart des Unendlichen durchschauert“– wie ihm also eine einzelne Erscheinung, und sei es auch 
die geringfügigste, die ganze Fülle der Ewigkeit offenbart. „Ein Brief“, in: HHGW, Erzählungen . Erfundene 
Gespräche und Briefe . Reisen, S. 469. Nicht umsonst bemüht er in einer anderen fiktiven Briefserie 
Ramakrishna, „einer von den großen indischen Heiligen, der letzten einer“, dessen erste Erleuchtung  weder 
durch Meditation noch sonstige religiöse Übungen ausgelöst wurde, sondern durch „einen Zug weißer Reiher“, 
die „in großer Höhe quer über den Himmel gehen“. „Die Briefe des Zurückgekehrten“, in: Ebenda, S. 568. 
11 Vgl. dazu die vielen Zeugnisse im Kapitel „Das Geheimnis von Freundschaft und Liebe“ in: Weinzierl, S. 103-
146. 
12 Zitiert nach G.V. S. 329. 
13 Vgl. G.V. S. 352. 
14 HHGW, Reden und Aufsätze I, S. 174 (aus: Gabriele d’Annunzio“). 
15 Wie er selbst einmal rückblickend feststellte: „Sonderbar endlos wiederholter Vorwurf meinen ersten 
Produktionen gegenüber, dass sie aus einer egoistischen aesthetischen Einsamkeit, einer unmenschlichen der 
Sympathie baren Natur hervorgegangen. In Gestern und Thor und Tod handelt es sich gerade um das Finden 
eines höheren Verhältnisses zu den Menschen. Man muss diese Gedichte so oberflächlich als möglich 
auffassen, um das nicht herauszufühlen. Es wäre auch sonderbar, wenn es mir an Verhältnis zu den Menschen 
fehlen sollte.“ Zitiert nach: G.V. S. 142-3. 
16 Hofmannsthal in einem Brief an Rudolf Alexander Schröder. Zitiert nach: G.V. S. 310. 
17 Z.B. in der „Zürcher Rede auf Beethoven“ aus dem Jahr 1920, wo wir u.a. lesen können: „damit er sein Herz 
anstatt ihrer aller Herzen hinauftrage vor Gott wie ein verdecktes Opfergefäß“ – „daß er hinausgehe vor Gott, 
wie Moses, und Gott von Angesicht zu Angesicht sehe“ – „die Kraft und der Drang, Tiefstes zum Höchsten hin zu 
sehen, den Menschen zu Gott hin“ – „das war das Generationserlebnis: daß das Individuum vor Gott hintreten 
wollte“. HHGS, Reden und Aufsätze II, S. 70, 71, 73. 
18 Zitiert nach G.V. S. 207. 
19 In Ad me ipsum. HHGW, Reden und Aufsätze III, S.613. 
20 Hugo von Hofmannsthal – Carl J. Burckhardt, Briefwechsel, Frankfurt am Main, 1966 (Burckhardt), S. 220 
(Brief vom 2.8.1926). 
21 HHGW, Reden und Aufsätze II, S. 145 (im Aufsatz über das Kino: “Der Ersatz für die Träume“ aus den 1921 
verfassten „Drei kleinen Betrachtungen“). 
22 In Briefen an Hermann Bahr bzw. Katharina Kippenberg, zitiert nach: G.V. S. 663, 381. 



65 
 

 
23 Zitiert nach: Richard Strauss / Hugo von Hofmannsthal, Briefwechsel, herausgegeben von Willi Schuh, Zürich, 
1978 (Briefwechsel SH), S. 641. 
24 Briefwechsel SH, S. 199 (Brief vom 13.9.1912). Die ganze Stelle lautet: „Sein Gottsuchen, in wilden 
Schwüngen nach aufwärts, ist nichts anderes als ein wildes Springen nach der hochhängenden Frucht der 
Inspiration. Auf Bergeshöhen, in klarer, funkelnder Einsamkeit ist er gewohnt, sich durch ein Noch-höher!! 
Noch-höher! in einer einsamen reinen Orgie emporzuwerfen und aus einer unerreichbaren Klarheit ober ihm 
(welche Kunst, wenn nicht die Musik, kann dies ausdrücken?) einen Fetzen des Himmels herabzureißen, in sich 
hineinzureißen, – diesen flüchtigen, höchsten Zustand, diese Trance nennt er Gott…“ 
25 So in der Prosaerzählung. 
26 Briefwechsel SH, S 134 (Brief von Mitte Juli 1911). 
27 Zitiert nach: G.V. S. 147. 
28 HHGW, Reden und Aufsätze III, S. 605. 
29 Ebenda, S. 606. 
30 Zitiert nach: Volke, S. 54. 
31 1918 zu Ottonie von Degenfeld, zitiert nach: G.V. S. 344. 
32 HHGW, Reden und Aufsätze III, S. 609-10. 
33 HHGW, Reden und Aufsätze II, S. 32, 34. 
34 Ebenda, S. 38. 
35 Ebenda, S. 39. 
36 Das ist der Fall in Hofmannsthals Drama Der Schwierige. 
37 Vgl. HHGW, Reden und Aufsätze III, S. 602-3. 
38 Ebenda, S. 602 
39 Ebenda, S. 606. 
40 Ebenda, S. 613. 
41 HHGW, Dramen V . Operndichtungen, S. 297. 
42 Ebenda, S. 298. 
43 Zitiert nach: G.V. S. 552 
44 Zitiert nach: G.V. S. 552 und Volke, S. 138 
45 Z.B. in „Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation“, in: HHGW,  Reden und Aufsätze III, S 41. 
46 Zitiert nach: G.V. S. 565. 
47 Zitiert nach: ebenda, S. 576. 
48 Zitiert nach: ebenda; S. 694. 
49 Vgl. im Buch der Freunde: „Der Tod selbst ist für den, der nachdenkt, nichts so Ernstes wie die Ehe.“ Zitiert 
nach: G.V. S. 339. 
50 Burkhardt, S. 226 (Brief vom 10.9.1926). 
51 Im „Ariadne-Brief“. HHGW, Dramen V . Operndichtungen, S. 297. 
52 Ebenda, S. 299, 298. 
53 Ebenda, S. 298. 
54 Zitiert nach: G.V. S. 374-5. Vgl. auch seine Aussage: „Wien [… ] ist die Porta Orientis auch für jenen 
geheimnisvollen inneren Orient, das Reich des Unbewussten. Doctor Freud’s Interpretationen und Hypothesen 
sind die Exkursionen des bewussten Zeitgeistes an die Küsten dieses Reiches.“ Zitiert nach: G.V. S. 59. 
55 Zitiert nach: G.V. S. 373. 
56 Briefwechsel SH, S. 19 (Brief vom 27.4.1906). 
57 Briefwechsel SH, S. 134 (Brief von Mitte Juli 1911). 
58 Briefwechsel SH, S. 134. 
59 „Es ist diese Figur“, so schreibt er in einem Brief an Strauss, „die das Publikum, namentlich die Frauen als 
Hauptfigur empfinden“. Briefwechsel SH, S. 91 (Brief vom 6.6.1910). 
60 HHGW, Reden und Aufsätze III, S. 613. 
61 Briefwechsel SH, S. 587 (Brief vom 1.10.1927). 
62 Tatsächlich spielt in dem Dramenentwurf Lucidor, das den Keim der späteren Oper bildet, nicht Arabella, 
sondern die als Bub verkleidete jüngere Schwester die Hauptrolle. 
63 Briefwechsel SH, S. 495 (Brief vom 22.9.1923). 
64 Das Vorbild fand Hofmannsthal in der Helena des Euripides. 
65 Vgl. vor allem die Elfen als Verkörperungen unbewusster Seeleninhalte! 
66 HHGW, Dramen V . Operndichtungen, S. 512. 
67 Zitiert nach: Volke, S. 133. 
68 Briefwechsel SH, S. 303 (Brief vom April 1915).  



66 
 

 
69 Unzählige Aussagen des Dichters belegen, wie stark der Anteil der spontanen Inspiration an seinem Dichten 
war. Gerade in Bezug auf die Frau ohne Schatten besitzen wir von ihm aufschlussreiche Hinweise auf dieses 
intuitive, gleichsam unwillkürliche Schaffen, das er als ein „unterirdisches Wachstum der Gestalten“ beschrieb. 
Am schönsten sind jene Worte, die er an Strauss schrieb, als sich der Stoff allmählich in ihm zu formen begann: 
„Da muß im Stillen, unter der Schwelle des Bewußtseins, das Verhältnis der Gestalten zueinander sich ausbilden 
und ungezwungen in buntes Geschehen von ungezwungener Symbolik sich hinüberleben, da muß Tiefes zur 
Oberfläche“… Briefwechsel SH, S. 193 (Brief vom 21-7-1912); ebenda, S. 115-6 (Brief vom 15.5.1911). 
70 Dass dieser trotz seiner überragenden Bedeutung für das Verständnis des Werkes in Hofmannsthals 
Operndichtung nicht vorkommt, sondern nur in der erzählenden Version des Stoffes, hat wohl ästhetische 
Gründe. Denn der Teppich ist ein optisches Symbol, das entweder tatsächlich gesehen, oder zumindest genau 
beschrieben werden muss, um wahrgenommen zu werden. Beides wäre aber in der Oper unmöglich. Denn 
wenn man den Teppich so auszubreiten würde, dass er in all seinen Einzelheiten genau vors Auge treten würde, 
müsste er die ganze Bühne ausfüllen, und wenn irgendeine Bühnenperson ihn in all seinen Details beschreiben 
wollte, würde nicht nur die Bühnenhandlung zum Stillstand kommen, sondern es ist auch fraglich, ob die Worte 
vom Publikum verstanden werden könnten. Hinzu kommt, dass die Szene, in der er in der Märchenerzählung 
vorkommt – nämlich die Begegnung des Kaisers mit seinen ungeborenen Kindern im Inneren des Berges – in der 
Oper gar nicht existiert. 
71 Vgl. dazu das Gedicht Goethes: „Wenn im Unendlichen dasselbe / Sich wiederholend ewig fließt, / Das 
tausendfältige Gewölbe / Sich kräftig ineinander schließt, / Strömt Lebenslust aus allen Dingen, / Dem kleinsten 
wie dem größten Stern, / Und alles Drängen, alles Ringen / Ist ewige Ruh in Gott dem Herrn.“  
72 Briefwechsel SH, S. 112 (Brief vom 20.3.1911). 
73 Der „Hüter der Schwelle“, der die Versuchung zum Genuss des Lebenswassers ausspricht, erscheint unter 
diesem Namen nur in der Partitur, nicht aber in der Dichtung Hofmannsthals, in der seine Worte von einer 
„Stimme von oben“ vorgebracht werden. In der Märchenerzählung sind die Geistererscheinungen viel 
zahlreicher als in der Oper. Dort gibt es einen „Fischer“, eine „Fischersfrau“, einen „weißen Alten“ mit einem 
Lamm; auch lassen sich die ungeborenen Kinder des Kaisers in den verschiedensten Formen erblicken. Über den 
„Fischer“ sagt seine Frau: „Und ist es dir nicht wiederum gegeben, wenn du deine Arme ins Wasser tauchst, 
hervorzunehmen, was niemand hineingelegt hat?“ – worin  man ein Sinnbild für die schöpferischen Kräfte des 
Unbewussten sehen kann. Über seine Frau heißt es, sie „konnte sehen, was durch eine Wand, einen Deckel 
oder einen Vorhang verhüllt war“, und sie versteht, „an allerhand Zeichen etwas abzulesen [… ] was andern 
verborgen blieb“ – so dass sie als eine Verkörperung der intuitiven Erkenntniskräfte erscheint, sofern diese auf 
die Dinge der Außenwelt angewandt werden. In dem „weißen Alten“ mit dem Lamm, der Barak auf seinem 
Läuterungsweg führt, erkennt man unschwer den inneren Christus. Es sind also lauter Symbole für verschiedene 
Seelenkräfte – und zwar für höhere Kräfte, weshalb sie alle dem Bereich Keikobads angehören. (Die zwölf 
Geisterboten deuten auf die Ganzheit der seelischen Kräfte hin, die unter der Führung Keikobads stehen.)  
74 Das Lebenswasser ist eine Versuchung ohnegleichen, handelt es sich doch um jenes Wasser, das Jesus der 
Samariterin mit den Worten anbot: „Wer aber von dem Wasser trinkt, das ich ihm geben werde, wird niemals 
mehr Durst haben, vielmehr wird das Wasser, das ich ihm gebe, in ihm zur sprudelnden Quelle werden, deren 
Wasser ewiges Leben schenkt“. Den „Hüter der Schwelle“, der sie dazu auffordert daraus zu trinken, 
bezeichnete Hofmannsthal als einen jener „trügerischen Magier oder Dämonen“, die als „Verführer“ im Dienste 
des Geisterfürsten stehen. (Briefwechsel SH, S. 326, Brief vom 19.9.1915). Die Tatsache, dass Keikobad oft die 
Versuchung als Mittel der Schicksalslenkung einsetzt, hilft uns auch manche sonst rätselhaft erscheinende 
Einzelheiten der Handlung zu verstehen. Wie ist es sonst zu erklären, dass die zwölf Geisterboten, die 
allmonatlich die Amme heimsuchen, diese dazu auffordern zu verhindern, dass die Kaiserin einen Schatten 
wirft, während es der Wille Keikobads ist, dass die Kaiserin Mensch wird? Den Grund erfahren wir im III. Akt, 
wenn der Geisterbote der Amme den Zugang zu Keikobads Palast mit den Worten verwehrt: „Wer bist du, / daß 
die ihn rufest? / Was weißt du von seinem Willen, / und wie er verhängt hat / ihr die Prüfung? / Wenn er dich 
hieß / des Kindes hüten, / wer hieß dich raten, / ob er nicht wollte, / daß sie dir entliefe?“ Es handelte sich also 
auch hier um eine Versuchung der Kaiserin, dieses Mal auf dem Umweg über die Amme: Indem alles auf sie 
einzuwirken schien, um ihre Menschwerdung zu verhindern, war dies nur ein Mittel, das Keikobad einsetzte, um 
durch die Steigerung ihres Widerstandes jene Kraft in ihr freizusetzen, welche sie zuletzt zu dem freien 
Entschluss, Mensch zu werden, befähigen sollte.   
75 Vgl. die Zeilen in Goethes großartigem Altersgedicht „Vermächtnis“: Sofort nun wende dich nach innen, / Das 
Zentrum findest du da drinnen, / Woran kein Edler zweifeln mag. / Wirst keine Regel da vermissen, / Denn das 
selbständige Gewissen / Ist Sonne deinem Sittentag. 
76 Vgl. dazu C. G. Jungs Begriff des negativen Mutterarchetypus – die Mutter als verschlingender Drache – aber 
auch Kundry in Wagners Parsifal, die als Verkörperung seiner Mutter erscheint, um ihn  ins Unbewusste 
hinabzuziehen und ihn von der Verwirklichung seiner eigentlichen Lebensaufgabe abzubringen. 



67 
 

 
77 Vgl. dazu Freuds Begriff der „Rationalisierung“. 
78 Briefwechsel SH, S. 255 (Brief vom 28.12.1913.) 
79 Diese breitere Ausführung hat wohl künstlerische Gründe. Denn wenn die Amme, die ja gleichsam eine der 
Hauptpersonen des Dramas ist, das Interesse des Publikums fesseln sollte, so genügte es nicht, sie als 
symbolische Figur auftreten zu lassen, sondern sie musste sie als wirkliche Person erscheinen, deren Schicksal 
Teilnahme erweckte. Deshalb legte Strauss großen Wert darauf, dass sie eine richtige „Abschiedsarie“ enthielt, 
wie aus einem Brief aus der Entstehungszeit der Oper an den Dichter hervorgeht: „Abschiedsarie der Amme viel 
länger, muß eine richtige, große Szene der Amme werden, Pendant zu den Szenen von Kaiser und Kaiserin im II. 
Akt. Anrufung Keikobads, in der ihre treue zu Keikobad, Rückkehr zu den reinen Geistern (?), ihre Liebe zur 
Kaiserin, die sie nun auf ewig verloren hat, und ein gräßlicher, längerer Fluch über die Menschen (ähnlich wie 
Ortrud im II. Akt), kurz ein brillander Abgang …“ Briefwechsel SH, S. 305-6 (Anhang zum Brief vom 15.4.1915). 
80 Zitiert nach: Volke, S. 111. 
81 HHGW, Reden und Aufsätze III, S.603. 
82 Hierin ist Barak Wagners Wolfram oder Daponte/Mozarts Don Ottavio ähnlich, die beide zwar 
Verkörperungen höchster Güte sind, denen jedoch das Erotische fehlt – weshalb man sie nicht als 
Repräsentanten vollständigen Menschentums ansehen kann. 
83 Briefwechsel SH, S. 286 (Brief vom 25.7.1914). 
84 Briefwechsel SH, S. 460 (Brief vom 5.10.1920): 
85 Zitiert nach: G.V., S. 142-3. 
86 So beschreibt ihn auch Hofmannsthal in einem Brief an Strauss: „seine Physiognomie ist minder individuell als 
typisch: der Jäger und der Liebende…“ Briefwechsel SH, S. 255 (Brief vom 28.12.1913). 
87 Dies ist das „Geheimnis“, das die Kaiserinmeint, wenn sie im III. Akt singt: „Meines Wesens / unschuldige 
Schuld / an ihn gestraft / weil er zu sehr / mein Geheimnis geliebt, / um das er mich wählte – / erbarmungslos 
dahingeopfert / sein liebendes Herz ! / Ungelöst / meiner Seele Knoten / von Menschenhand …“ Der Kaiser –  
so will sie sagen –  habe sie geliebt, weil sie kein Geistwesen, sondern Mensch war; doch er hat nicht 
verstanden, dass diese Verwandlung aus der Gazelle in einen Menschen erst der Anfang ihres schicksalhaften 
Weges war, der beim vollen Mensch-Sein enden musste. 
88 Es ist die Parallele zum eben zitierten Wort der Kaiserin über ihr „Geheimnis“ – hier aber aus dem Blickwinkel 
des Kaisers gesehen. 
89 Briefwechsel HS, S. 256 (Brief vom 22.4.1914). 
90 Ebenda, S. 284 (Brief vom 25.7.1914). 
91 Auch der bodenständige Strauss hatte zunächst seine Schwierigkeiten, die Entscheidung der Kaiserin zu 
verstehen, und bat den Dichter um Aufklärung: „Die Kaiserin opfert doch, da sie den Schatten nicht durch 
Betrug erwerben will und durch Zerstörung des Glückes des Ehepaares Barak, ihren geliebten Gatten. Hierin 
liegt an sich etwas Unnatürliches und Unsympathisches. Darum müßte die Entsagung der Kaiserin auf Liebe, auf 
Errettung des Kaisers, der Entschluß des Büßenwollens viel eingehender motiviert werden. Sonst wird niemand 
begreifen, warum der Kaiserin das Glück Baraks näher steht, als ihr eigenes und das Leben des Kaisers. 
Briefwechsel SH, S. 307 (Beilage zum Brief vom 15.4.1915). 
92 Vgl. das Wort aus dem Evangelium: „Wer sein Leben retten will, wird es verlieren, wer aber sein Leben um 
meinetwillen und um des Evangeliums willen verliert, wird es retten.“ 
93 Briefwechsel SH, S. 255 (Brief vom 26.12.1913). 


